
  ISSN: 1851-7129 
CC BY-NC-ND 4.0 

Artículo original 

21 
Estudios de Epistemología Vol. 22 (2025) pp. 21 – 28 

 

De la clínica a la cultura: diálogo entre 

Canguilhem, Dagognet y Scott-Fords-

mand sobre los aportes epistémicos de 

la medicina a las humanidades1 

From Clinic to Culture: A Dialogue Bet-

ween Canguilhem, Dagognet, and Scott-

Fordsmand on the Epistemic Contribu-

tions of Medicine to the Humanities 

Ricci, Ricardo Teodoro  1 

 

1Universidad Nacional de Tucumán 

riccirt@fm.unt.edu.ar  

 

Fecha de recepción: 26 de mayo de 2025 

Fecha de aceptación: 15 de octubre de 2025 

 

Resumen 

Este artículo propone un diálogo conceptual entre Georges Canguilhem (Castelnaudary, 

4 de junio de 1904-Marly-le-Roi, 11 de septiembre de 1995), François Dagognet (Langres, 

24 de abril de 1924 – Avallon, 3 de octubre de 2015) y Hélène Scott-Fordsmand (Actuali-

dad) en torno a los aportes epistémicos de la medicina al campo de las humanidades. A 

partir de las nociones de normatividad vital, representación técnica y episteme invertida, 

se argumenta que la medicina no debe ser considerada solo como un objeto de estudio 

para las humanidades, sino también como una fuente generadora de conceptos, formas 

 
1 ChatGPT (OpenAI, versión GPT-4) fue utilizado como apoyo para estructurar el esquema preliminar 

del manuscrito. Todas las decisiones finales sobre contenido, interpretación y redacción son responsabili-
dad exclusiva del autor. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es
https://orcid.org/0000-0002-3249-6843


  ISSN: 1851-7129 
CC BY-NC-ND 4.0 

Artículo original 

22 
Estudios de Epistemología Vol. 22 (2025) pp. 21 – 28 

 

de conocimiento y modos de comprensión del ser humano. A través de este tríptico filo-

sófico, se presenta una epistemología médica ampliada que trasciende la visión biomé-

dica tradicional y hegemónica, proponiendo una renovada alianza entre medicina y hu-

manidades. 

Palabras clave: Humanidades médicas, Epistemología de la medicina, Reflexiones.  

Abstract 

This article proposes a conceptual dialogue between Georges Canguilhem (Castelnau-

dary, June 4, 1904 – Marly-le-Roi, September 11, 1995), François Dagognet (Langres, 

April 24, 1924 – Avallon, October 3, 2015), and Hélène Scott-Fordsmand (contemporary) 

regarding the epistemic contributions of medicine to the humanities. Drawing on the no-

tions of vital normativity, technical representation, and inverted episteme, the article ar-

gues that medicine should not be regarded solely as an object of study for the humanities, 

but also as a generator of concepts, forms of knowledge, and modes of understanding the 

human being. Through this philosophical triptych, it presents an expanded medical epis-

temology that transcends the traditional and hegemonic biomedical perspective, propo-

sing a renewed alliance between medicine and the humanities. 

Keywords: Medical Humanities, Epistemology of Medicine, Reflections. 

1. Introducción 

La relación entre la medicina y las humanidades ha sido tradicionalmente planteada 

en términos de complementariedad: las humanidades aportarían una dimensión huma-

nizadora a la práctica clínica, atenuando los efectos despersonalizantes del enfoque cien-

tificista. La medicina en su intento por recuperar ‘la humanidad del principio’ ha acudido, 

en muchos casos suplicante, a las humanidades para que la provean de argumentos e ins-

piración que le permitan contrarrestar el ímpetu hegemónico de la biomedicina decidi-

damente embanderada con la ciencia y la tecnología.  Sin embargo, esta visión subestima 

la capacidad de la medicina para generar, por sí misma, conceptos y saberes de alto valor 

filosófico y cultural. Este artículo parte de la hipótesis contraria: que la medicina, en tanto 

práctica centrada en el cuerpo, el sufrimiento y la técnica, ofrece un campo privilegiado 

para el pensamiento humanístico. Nuestro esfuerzo está puesto principalmente en los 

aportes humanísticos que la medicina puede generar desde la práctica misma, desde la 

interacción con las personas que a ella recurren, desde su diálogo diario con el dolor y 

sufrimiento humanos, con la miseria de los hombres, con la finitud y la muerte. 

Hay un abismo entre la enfermedad tal y como la imaginaba en tanto que 

filósofo, y la enfermedad que frecuenté como médico. La enfermedad es 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es


  ISSN: 1851-7129 
CC BY-NC-ND 4.0 

Artículo original 

23 
Estudios de Epistemología Vol. 22 (2025) pp. 21 – 28 

 

el dolor. Pude constatar que yo, filósofo, no tenía ninguna idea de la des-

gracia, de la muerte y del sufrimiento. (Dagognet & Paláu 2001). 

Para ello, hemos elegido como estrategia proponer un diálogo entre tres pensado-

res que, desde diferentes épocas y enfoques, han contribuido a repensar la medicina 

como productora de sentido: Georges Canguilhem, François Dagognet y Hélène Scott-

Fordsmand. Lejos de constituir una triada homogénea, sus obras se articulan en torno a 

tres ejes complementarios: la normatividad vital, la representación (técnica) del cuerpo 

y la inversión epistémica hacia las humanidades médicas. 

2. Georges Canguilhem: normatividad y vida 

En “Le normal et le pathologique” (Canguilhem, 1966), Georges Canguilhem plantea 

una crítica fundamental a la medicina positivista, aquella que deja de lado todas las fuen-

tes de conocimiento humano con excepción exclusiva de la ciencia. La salud y la enferme-

dad no pueden ser entendidas simplemente como estados objetivos determinados por 

desviaciones estadísticas. Para Canguilhem, lo patológico es una transformación del 

modo en que un organismo establece sus propias normas vitales. 

Desde esta perspectiva, la medicina no es una ciencia aplicada, sino una práctica 

normativa fundada en la experiencia vivida del paciente. La enfermedad representa una 

crisis de sentido y una reorganización del mundo, no solo un desequilibrio fisiológico. 

Esta concepción introduce y revaloriza la dimensión subjetiva y existencial que aproxima 

la medicina a las disciplinas filosóficas y antropológicas. 

Canguilhem se refiere a la vida como una realidad original, plástica, no determinista 

y fluctuante; es decir, no podemos reducir lo viviente a un esquema meramente causal-

mecánico. Siguiendo su pensamiento, debemos dejar de hablar de la vida en abstracto y 

referirnos a lo viviente en concreto, preguntarnos qué es aquello que hace que sus enti-

dades hayan sido consideradas irreductibles a explicaciones mecánicas y deterministas. 

Insiste en que: 1) Vivir es valorar; es decir, es ser selectivo y no permanecer indife-

rente frente al medio. 2) La vida es valorada porque se vive en la precariedad. 3) La vida 

es plasticidad; precisamente por este carácter puede innovar ante los cambios del en-

torno, responder de muy distintas formas ante una misma situación.  

A los fines de aportar al pensamiento de las humanidades conviene recordar que, 

para nuestro médico y filósofo, es precisamente en la enfermedad donde se hace más pa-

tente el carácter normativo, valorativo, plástico y precario de la vida. 

Para Canguilhem, “la vida es polarizada por valores”, lo cual implica que los concep-

tos de normalidad y patología no son neutros, sino cargados de significado humano. La 

medicina, en este sentido, aparece como un saber normativo que debe interpretar, más 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es


  ISSN: 1851-7129 
CC BY-NC-ND 4.0 

Artículo original 

24 
Estudios de Epistemología Vol. 22 (2025) pp. 21 – 28 

 

que medir, las condiciones de posibilidad de una vida saludable. Como dijimos, esta pers-

pectiva valoriza el dinamismo y el cambio permanente que se produce en el inestable eje 

de salud – enfermedad – atención, así como la incertidumbre y las particularidades de la 

identidad de médicos y pacientes.  

En su obra dejó claramente expresado que lo mórbido no es una mera variación 

cuantitativa del “estado normal”, ya que, como todo fenómeno vital, aun estando enfer-

mos seguimos creando normas de manera individual con las cuales tratamos de sortear 

los cambios del medio y nuestra la precariedad. En este sentido, no hay seres anormales, 

porque aún en la enfermedad o en la discapacidad seguimos creando normas (Bacarlett 

Perez 2011). 

3. François Dagognet: técnica, imagen y saber corporal 

Discípulo de Canguilhem, François Dagognet extiende la reflexión hacia la impor-

tancia de la técnica y la representación visual en la configuración del saber médico. En “Le 

corps figuré” (Dagognet 1974), argumenta que el cuerpo no es simplemente un objeto 

pasivo de observación, sino una entidad construida mediante esquemas, imágenes e ins-

trumentos. Subyugado por la enseñanza del autor de “Lo normal y lo patológico”, el joven 

agregado de filosofía decidió entonces profundizar su conocimiento del "viviente hu-

mano" y se dedicó a los estudios médicos al mismo tiempo que realizaba el oficio de pro-

fesor. En los años 50, se formó como médico, aprendió a la cabecera de los enfermos a 

leer su cuerpo, a descubrir las lesiones o las perturbaciones funcionales que podían poner 

en peligro sus vidas. 

Afirma que la medicina hace visible lo invisible, organiza lo sensible y crea inteligi-

bilidad a través de la técnica. La anamnesis, la interpretación de la narrativa del paciente, 

el examen físico y los exámenes complementarios, sacan a la luz a la persona y su enfer-

medad. Los diagramas, las radiografías, los escáneres: todos son modos de conocimiento 

que exceden – complementando - a la biología y se inscriben en el campo de lo evidente, 

la semiótica y la epistemología visual. 

Por fijarse demasiado en la enfermedad y su objetivación, la mayor parte 

de los médicos del siglo XIX terminaron por olvidar al enfermo. Se creía 

arreglado el problema patológico en tanto que las disciplinas fundamen-

tales se desarrollaban y tomaban importancia: la anatomía patológica, la 

bioquímica, la parasitología, etc. que formaban como la punta de lanza 

de la medicina. Pero entonces el enfermo era minimizado en provecho 

de la sola enfermedad, sin poner suficiente atención a su manera de vivir, 

a su medio e incluso a su psiquismo. (Dagognet & Paláu 2001).  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es


  ISSN: 1851-7129 
CC BY-NC-ND 4.0 

Artículo original 

25 
Estudios de Epistemología Vol. 22 (2025) pp. 21 – 28 

 

El aporte de Dagognet al diálogo con las humanidades radica en mostrar que la me-

dicina no solo describe el cuerpo, sino que lo propone como sujeto / objeto de saber. La 

técnica no es un medio transparente, sino una forma de mediación que implica selección, 

interpretación y estilización. En este sentido, la medicina comparte con el arte y la filoso-

fía la tarea de configurar el mundo sensible. Podríamos hablar de la configuración de un 

mundo al que naturalmente las humanidades no tienen acceso, y que la medicina puede 

ofrecer para su consideración y valoración por parte de los saberes propios de las huma-

nidades.   

4. Hélène Scott-Fordsmand: revertir las humanidades médicas 

El tercer pilar de este diálogo lo proporciona Hélène Scott-Fordsmand con su pro-

vocador artículo “Reversing the Medical Humanities” (Scott-Fordsmand 2023). Allí argu-

menta que el campo de las humanidades médicas, tal como se ha desarrollado clásica-

mente, mantiene una asimetría estructural: la medicina aparece como objeto de interpre-

tación crítica, mientras que las humanidades son vistas como proveedoras de sentido o 

consuelo. La historia nos muestra que la medicina ha recurrido a ellas, menospreciando 

y de alguna manera desvalorizando, los contenidos humanos y humanísticos que ella 

misma es capaz de generar, estudiar y valorar. Scott-Fordsmand da un osado paso ade-

lante y propone revertir esta lógica y considerar qué puede aportar la medicina en térmi-

nos epistémicos y ontológicos, a las humanidades mismas.   

En este giro, la medicina deja de ser sólo un terreno para aplicar ética, hermenéutica 

o teoría crítica. Por el contrario, ofrece modelos alternativos de atención, formas de estar-

en-el-mundo marcadas por la vulnerabilidad, la dependencia, la incertidumbre y la prác-

tica situada.  

Es destacable el ejemplo de la neurociencia de la ética, una rama interdisciplinaria 

que estudia los fundamentos neurobiológicos del comportamiento moral y los procesos 

cerebrales implicados en el juicio ético. De manera concreta aporta a las humanidades 

temas como:  

1) La toma de decisiones morales: qué circuitos cerebrales participan y cómo varía 

su actividad según el tipo de dilema.  

2) El papel de las emociones: cómo la amígdala, la corteza prefrontal ventromedial y 

otras regiones median respuestas afectivas que influyen en nuestras decisiones 

éticas.  

3) La empatía y la teoría de la mente: el rol de estructuras como la ínsula o el giro 

temporal superior en la comprensión del sufrimiento ajeno y la atribución de in-

tenciones.  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es


  ISSN: 1851-7129 
CC BY-NC-ND 4.0 

Artículo original 

26 
Estudios de Epistemología Vol. 22 (2025) pp. 21 – 28 

 

4) Casos clínicos: estudios de pacientes con lesiones cerebrales que ilustran altera-

ciones del comportamiento moral.   

Estos modos de conocimiento, nacidos del seno de la práctica clínica y de la investi-

gación médica, podrían inspirar una transformación del quehacer filosófico y humanís-

tico contemporáneo.  

Otro caso emblemático es el de la edición genética con el sistema CRISPR-Cas9 (Clus-

tered Regularly Interspaced Short Palindromic Repeats), una herramienta poderosa de 

edición genética que ha transformado la biología moderna. Tiene el potencial para curar 

enfermedades y mejorar organismos, pero también con riesgos éticos y científicos que 

exigen regulación, reflexión pública y vigilancia internacional. Esta técnica novedosa y 

eficiente, les propone a las humanidades interrogantes profundos. El uso de CRISPR ha 

generado fuertes debates bioéticos, especialmente en casos como: 1) La edición de em-

briones humanos, donde se abren dilemas sobre la modificación heredable del genoma. 

2) Acceso desigual e inequitativo a tecnologías de altos costos, que puede acentuar de-

sigualdades sociales o biomédicas. 3) Efectos imprevistos debidos a cortes no deseados 

en el ADN que pueden causar mutaciones peligrosas.  

En este contexto, Scott-Fordsmand argumenta que “los saberes clínicos son formas 

de pensamiento comprometidas con el cuerpo, el tiempo y la irreversibilidad”, y que por 

tanto “pueden interpelar críticamente a una teoría demasiado ligada al texto, la distancia 

y la abstracción”. En esta línea, propone una inversión epistemológica: que las humani-

dades aprendan a leer desde la clínica, no sólo a leer la clínica. 

5. Una epistemología médica ampliada  

El diálogo ficcional entre estos tres autores permite esbozar una epistemología mé-

dica ampliada, que trasciende la reducción biomédica tradicional. En lugar de concebir la 

medicina como aplicación de la biología, se la reconoce como un campo complejo, donde 

confluyen la normatividad vital (Canguilhem), la representación y la pericia técnica (Da-

gognet) y la episteme invertida (Scott-Fordsmand). 

Estos tres enfoques comparten una crítica común a la objetividad despersonalizada 

del modelo biomédico y proponen, desde distintos ángulos, formas de reintegrar la sub-

jetividad, la técnica y el lenguaje en la comprensión clínica. 

Esta epistemología médica ampliada tiene al menos tres consecuencias para las hu-

manidades: 

1. Redefinición del cuerpo: no como objeto biológico, sino como superficie de ins-

cripción simbólica, técnica y narrativa. Una visión más compleja: el cuerpo es tam-

bién un lugar donde se inscriben significados. Un territorio simbólico, en el que se 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es


  ISSN: 1851-7129 
CC BY-NC-ND 4.0 

Artículo original 

27 
Estudios de Epistemología Vol. 22 (2025) pp. 21 – 28 

 

proyectan representaciones culturales, normas sociales, tecnologías médicas y ex-

periencias vividas. El cuerpo no solo es, también significa. 

2. Redefinición del conocimiento: no es sólo una verdad objetiva, sino también un 

proceso hermenéutico, situado e intersubjetivo. Se propone entender el conoci-

miento médico desde una perspectiva hermenéutica, como un proceso de inter-

pretación constante que implica comprender los signos del cuerpo, los relatos del 

paciente y las condiciones culturales en las que se inscriben. Es un conocimiento 

situado, porque se produce en contextos concretos, sociales e históricos. Y es in-

tersubjetivo, porque se construye en el encuentro entre médico y paciente, donde 

ambos aportan saberes y significaciones. 

3. Redefinición del sujeto: no como mero paciente, sino como agente de sentido, ca-

paz de reinscribir su experiencia mediante la palabra y la práctica. El paciente es 

reconocido como agente, como alguien que tiene voz, historia y capacidad de in-

terpretación. No solo sufre una enfermedad, sino que le da sentido a esa experien-

cia, la narra, la resignifica, la comparte, la transforma. Es un sujeto, puede reelabo-

rar su relación con la enfermedad a través del lenguaje, del relato, del arte, de la 

escritura, de la acción colectiva o del autocuidado. Así, el proceso de curación o 

cuidado ya no depende exclusivamente de intervenciones técnicas externas, sino 

también del trabajo simbólico y existencial que el propio sujeto realiza para re-

construir su mundo. 

Se espera, por parte de las disciplinas que constituyen las humanidades clásicas, 

una respuesta a la vez, heterogénea y dinámica. Algunas áreas acogerán estas propuestas 

como una forma de profundizar su misión transformadora; otras serán más cautas, te-

miendo perder autonomía o ser instrumentalizadas. El reto consiste en construir espa-

cios de diálogo genuino, no jerárquico, donde las preguntas sobre el cuerpo, el conoci-

miento y el sujeto sean compartidas y pensadas en común. 

6. Conclusión  

El recorrido propuesto permite sostener que la medicina no debe ser considerada 

solo como un objeto de interpretación humanística, sino también como una fuente de 

pensamiento filosófico, visual y clínico. A través de las obras de Canguilhem, Dagognet y 

Scott-Fordsmand, se evidencia que la medicina puede enriquecer las humanidades ofre-

ciendo nuevas formas de comprender la vida, el cuerpo y el sufrimiento. Una aproxima-

ción antropológica diferente y original. 

En este sentido, es posible imaginar una colaboración simétrica entre medicina y 

humanidades, donde ambas disciplinas contribuyan a la construcción de una cultura más 

sensible a la complejidad de la experiencia humana. La medicina deja de ser un simple 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es


  ISSN: 1851-7129 
CC BY-NC-ND 4.0 

Artículo original 

28 
Estudios de Epistemología Vol. 22 (2025) pp. 21 – 28 

 

campo técnico y se convierte en una práctica epistemológica, cultural y ética, indispensa-

ble para repensar los límites y posibilidades del saber contemporáneo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

7. Referencias 

Bacarlett Perez, María Luisa. 2011. “La obra de Georges Canguilhem entre la medicina y 

la filosofía”. Ciencias 104. 

Canguilhem, Georges. 1966. Le normal et le pathologique [Lo normal y lo patológico]. Pa-

ris: Presses Universitaires de France. 

Canguilhem, Georges. 2009. Estudios de historia y de filosofía de las ciencias. Madrid: Amo-

rrortu. 

Dagognet, François, y Luis Antonio Paláu Castaño. 2001. “Por una filosofía de la enferme-

dad”. Sociología: Revista de la Facultad de Sociología de Unaula 24: 32–72. 

https://publicaciones.unaula.edu.co/index.php/sociologiaUNAULA/arti-

cle/view/908. 

Dagognet, François. 1974. Le corps figuré [El cuerpo figurado]. Paris: Vrin. 

Dagognet, François. 1992. La raison du corps [La razón del cuerpo]. Paris: Presses Univer-

sitaires de France. 

Scott-Fordsmand, Helene. 2023. “Reversing the Medical Humanities [Replantear las hu-

manidades médicas].” Medical Humanities 49 (Iss. No. 2): 129–35. 

https://doi.org/10.1136/medhum-2022-012526. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es
https://publicaciones.unaula.edu.co/index.php/sociologiaUNAULA/article/view/908
https://publicaciones.unaula.edu.co/index.php/sociologiaUNAULA/article/view/908
https://doi.org/10.1136/medhum-2022-012526

