
  ISSN: 1851-7129 
CC BY-NC-ND 4.0 

Artículo original 

29 
Estudios de Epistemología Vol. 22 (2025) pp. 29 – 38 

 

La primacía fenomenológica-vivencial 

del captar simple 

The Phenomenological-Experiential 

Primacy of Simple Grasping 

 

Hernández, Carlos Raúl  1 

 

1Universidad Nacional de Santiago del Estero  

carlosraulhdez86@gmail.com  

 

Fecha de recepción: 26 de agosto de 2025 

Fecha de aceptación: 25 de noviembre de 2025 

 

Resumen 

En el presente trabajo se exponen y desarrollan los problemas que generan las filo-

sofías (pragmatismo y aristotelismo) que opacan el aspecto exclusivamente cualitativo 

en la relación del captar dentro del conocimiento, entre la relación dual sujeto-objeto, 

mostrando el colapso al que se llega al objetivar dicha relación. Desde los comienzos de 

la filosofía con Aristóteles se da un “olvido de la vivencia fenomenológica del sujeto” en 

pos de la producción conceptual de tecnicismos filosóficos para dar un suelo firme (por 

más aparente que sea) del modo en que se tienen que solucionar los problemas metafísi-

cos. Luego de esto se remarcará la importancia del primer captar simple del conocimiento 

de lo real desde la metafísica de Bergson, justificando cómo desde la operación de la in-

teligencia, los filósofos han abusado de la técnica en el hacer filosófico, sugiriendo una 

vuelta a la noción de la intuición, complementándolo con los aportes fenomenológicos de 

Edmund Husserl y Merleau-Ponty sobre la percepción y la vivencia del sujeto que percibe. 

Así, quedará estipulado el modo en que el sujeto y el mundo o realidad deben ser enten-

didos.  

Palabras clave: Conciencia, Percepción, Vivencia, Metafísica, Conocimiento.  

 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es
https://orcid.org/0009-0005-5615-8602


  ISSN: 1851-7129 
CC BY-NC-ND 4.0 

Artículo original 

30 
Estudios de Epistemología Vol. 22 (2025) pp. 29 – 38 

 

Abstract 

In this work are exposed and developed the issues generated by the philosophies 

(pragmatism and aristotelism) that obscure the exclusively qualitative aspect in the rela-

tionship of the grasp into the knowledge, between the dual subject-object relationship, 

showing the collapse that is reached when objectifying said relationship. Since the begin-

nings of philosophy with Aristotle, there has been a “forgetting of the phenomenological 

experience of the subject” in pursuit of the conceptual production of philosophical tech-

nicalities to provide a firm foundation (however apparent it may be) for the way in which 

metaphysical problems must be solved. After this, the importance of the first simple grasp 

of the knowledge of reality from Bergson's metaphysics will be highlighted, justifying 

how, from the operation of intelligence, philosophers have abused the technique in phil-

osophical work, suggesting a return to the notion of intuition, complementing it with the 

phenomenological contributions of Edmund Husserl and Merleau-Ponty on perception 

and the experience of the perceiving subject. Thus, the way in which the subject and the 

world or reality must be understood will be stipulated.  

Keywords: Consciousness, Perception, Experience, Metaphysics, Knowledge.   

1. Introducción 

¿Cómo se capta el fenómeno del conocimiento y cuál es su modo? En los múltiples 

tratamientos que recibe esta pregunta en la Filosofía del Conocimiento destaca la postura 

de Aristóteles como una de las más influyentes (junto a Protágoras, Descartes y Locke) 

hasta el punto de que traspasa el devenir histórico y está presente de algún modo en cada 

momento del desarrollo filosófico posterior a su época. De igual modo, a inicios del siglo 

pasado nació la tendencia filosófica que se inclina a valorizar el conocimiento de algo en 

virtud de su productividad en relación con una necesidad humana, es decir, el pragma-

tismo. Esta filosofía nace de la mano de John Dewey, William James, Charles Sanders Pei-

rce, entre otros; teniendo una influencia similar a la de Aristóteles respecto de la concep-

ción de la esencia del punto de partida del conocimiento, el pragmatismo estuvo presente 

en las filosofías posteriores determinando el curso de éstas, sea la filosofía analítica o la 

filosofía feminista de Jane Addams. Desde la metafísica de Bergson estas posturas adole-

cen ya sea de un mal entendimiento del fenómeno del conocimiento en su sentido más 

elemental, o bien, de cómo se desarrolla el captar simple, dejando de lado la vivencia efec-

tiva del sujeto, por este motivo en la presente ponencia se buscan los siguientes objetivos: 

1) exponer las posturas sobre cómo se interpreta el conocimiento en cuanto fenómeno 

dado ante el sujeto en forma de enunciados exactos y 2) dar razones desde la metafísica 

bergsoniana sobre sus falencias en el modo de comprender el fenómeno del conocimiento 

como lo dado ante el sujeto. De este modo, se referirá a la postura aristotélica como la 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es


  ISSN: 1851-7129 
CC BY-NC-ND 4.0 

Artículo original 

31 
Estudios de Epistemología Vol. 22 (2025) pp. 29 – 38 

 

“tradición aristotélica” y a la postura pragmatista como la “tradición pragmatista”. En am-

bos casos, se desarrollará la idea del “olvido de la vivencia fenomenológica del sujeto” 

como el eje del desarrollo fenomenológico de la defensa bergsoniana. 

2. Clarificación de conceptos  

El punto de partida de la metafísica bergsoniana está fijado en una reconsideración 

realista de la conciencia. En efecto, Bergson en Ensayo sobre los datos inmediatos de la 

conciencia (1999) retomará la importancia de la captación del objeto como lo que se da 

ante la conciencia contra la postura kantiana de la construcción categórica. Dice Bergson: 

[…] la sucesión de los estados por los que pasa no podría revestir para la 

forma de una línea; pero sus sensaciones se agregaran dinámicamente 

unas a otras y se organizaran entre si como hacen las sucesivas notas de 

una melodía por la que nos dejamos mecer. (1999, 79). 

Esto significa que la percepción, y por tanto, los estados psíquicos funcionan a modo 

de una contemplación dinámica de los objetos tal como son (es decir, duración), la recep-

ción de los mismos estados acontece como un fluir vivido, real, no como una mera repre-

sentación de eventos mecánicos. Así como ver un atardecer de modo impersonal sería 

percibido como representaciones cuantificables, imágenes sucesivas, esta idea es errada 

porque el sujeto no mecaniza el hecho, no hace que las cosas se descompongan en frag-

mentos al servicio de la técnica y la cantidad. El sujeto, entonces  vive el conjunto de las  

representaciones que percibe como lo que realmente está durando (a modo de una pelí-

cula que sigue sin interrupciones). Seguidamente, se da la aparición de la distinción con-

ceptual nuclear de su metafísica: la intuición y la inteligencia. Siendo que la realidad es 

duración real, el sujeto puede conocerla en virtud de estas dos operaciones. Siguiendo a 

Bergson, por “intuición” se entiende como la captación por la cual la conciencia se trans-

porta al interior del objeto para conocer lo que tiene de único e inexplicable, y a su vez, la 

“inteligencia” (o “análisis”) es la operación por la cual se toma al objeto en diversos ele-

mentos (Bergson 1966, 15). 

Asumidos los conceptos centrales de la metafísica bergsoniana estamos en situa-

ción de proceder con la caracterización de las tradiciones anteriormente mencionadas. 

En orden de lo mejor a lo peor, la tradición pragmatista se caracteriza por valorizar el 

conocimiento en cuanto tal en relación con la funcionalidad, y es aquí donde aparece el 

primer enunciado: el conocimiento en tanto aparece ante el sujeto se presenta como un 

medio para realizar un fin funcional en la experiencia. Todo conocimiento tiene el matiz 

de ser un instrumento, una guía para la acción exitosa en el orden práctico de la vida hu-

mana. De esto se deriva (como segundo enunciado) la teoría de la verdad pragmatista 

que, en línea con lo que desarrolla Hessen (1973), se formula que la verdad es: “[...] la 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es


  ISSN: 1851-7129 
CC BY-NC-ND 4.0 

Artículo original 

32 
Estudios de Epistemología Vol. 22 (2025) pp. 29 – 38 

 

congruencia de los pensamientos con los fines prácticos del hombre, en que aquéllos re-

sulten útiles y provechosos para la conducta práctica de éste” (43-44). De modo que algo 

verdadero no sólo será un conocimiento que satisfaga una necesidad, sino que esa nece-

sidad y medio empleado sea útil en cuanto una problemática razonable. Aunque la carac-

terización de la verdad pragmatista que sugiere Hessen sea más próxima a concepción de 

James, popularizada por Russell, debe destacarse de todos modos, siguiendo a Faerna 

(1996, 78-79), que tanto Peirce como James fueron muy influenciados por las contribu-

ciones del obispo Berkeley. Con el fin de sortear el desafío escéptico, Berkeley quiso evitar 

la duplicidad entre el objeto en tanto que sustancia situada en un dominio exterior y el 

mismo objeto en tanto que representación en una idea dentro de la mente. Por este mo-

tivo, propone redefinir la cognición como una relación interna de ideas, abandonando por 

completo la noción de sustancia entendida como un objeto externo, y por consiguiente 

una noción representacional del conocimiento, por un criterio pragmático para justificar 

la emisión de juicios por parte de la mente. 

Por otro lado, procediendo ahora con lo mejor, en la tradición aristotélica se acepta 

que el sujeto posee un intelecto el cual aprehende lo que es la cosa en sí, su forma, y esto 

es posible porque existe una relación de semejanza entre sujeto y objeto, existe una co-

munión porque ambos son reales e hilemórficos, a partir de la captación sensible de la 

cosa el intelecto lo abstrae para llegar hasta su interioridad y conocer aquello por lo que 

es. Así lo expresa Aristóteles: 

Así pues, existe un intelecto que es capaz de llegar a hacer todas las cosas 

y otro capaz de hacerlas todas; este último es a manera de una disposi-

ción habitual como, por ejemplo, la luz: también la luz hace en cierto 

modo de los colores en potencia colores en acto. (2011, 375). 

Según todo lo expuesto se pueden formular los siguientes dos enunciados: 1) pri-

mero, hay una relación de semejanza metafísica (constitución hilemórfica) entre el sujeto 

y el objeto que permite la captación del conocimiento como percepción-abstracción; 2) 

segundo, la abstracción como la captación del intelecto agente supone reflejar lo que es 

la cosa en sí (adecuación) de manera objetiva a modo de una imagen en el intelecto. Sobre 

el segundo enunciado su justificación está en la línea de la interpretación fenomenológica 

de Brentano (1983) la cual dice que existen dos tipos de verdades inmediatamente evi-

dentes (41-42), siendo el primer tipo de verdades evidentes las percepciones: “Los pri-

meros se nos dan siempre que estamos en actividad de sensación o pensamiento, pues 

que la actividad psíquica, cualquiera que sea su dirección, va siempre acompañada de una 

percepción infalible de nosotros mismos como actores psíquicos” (42). Justificado el tipo 

de verdad inmediata como lo es la percepción, se justifica y valida la abstracción como 

adecuación del intelecto con la cosa en tanto que la percepción al ser directa con su objeto 

no da espacio de falibilidad alguna. Si lo hubiese, se caería en un escepticismo absoluto, 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es


  ISSN: 1851-7129 
CC BY-NC-ND 4.0 

Artículo original 

33 
Estudios de Epistemología Vol. 22 (2025) pp. 29 – 38 

 

nadie puede errar respecto de lo que tiene delante de sí como objeto de conocimiento: si 

un sujeto conociendo un árbol de frente duda de la sensibilidad que recibe y de lo que 

abstrae, sin haber nada de por medio, se caen un colapso en donde no se tiene seguridad 

de nada y toda forma de conjetura sería imposible. Es en este punto donde la metafísica 

aristotélica encuentra un punto de comunión con Bergson. 

3. Los problemas de utilizar conceptos inadecuados con lo real 

En relación con el desarrollo de los enunciados de la tradición pragmatista, desde 

la metafísica de Bergson se dirá que es un caso en dónde se excede la operación de la 

inteligencia, en efecto: la concepción del captar del conocimiento en dicha tradición (pri-

mer enunciado) supone fragmentar la realidad en pedazos los cuales sean funcionales y 

útiles en la experiencia humana concreta. Este matiz es mencionado por Ruiz Stull en su 

estudio sobre Bergson: “La inteligencia es precisamente esta reducción de los cuadros de 

la experiencia en vista de la ejecución de acciones paulatinamente más efectivas que per-

miten el dominio de la naturaleza que por efecto se testimonia por el progreso técnico 

humano” (2013, 245). La instrumentalización de la realidad en busca de la efectividad 

empírica según las problemáticas que surjan en la existencia humana conduce en el fondo 

a mostrar lo que la realidad no es: una especie de molde manipulable y cuantificable que 

está vaciado de un contenido cualitativo. Por este motivo, sugerimos que desde una pers-

pectiva como ese tipo el conocimiento se vuelve vacío porque no remite a lo que es en 

tanto ocurre ante el sujeto, sino lo que es por y para el sujeto, lo que ocasiona un empo-

brecimiento de la experiencia vivida de la realidad en donde lo vivido de la realidad se 

diseca en partes separadas que no tienen sentido en sí, ignorando la auténtica experiencia 

temporal de las cosas  para sujeto, quedando así ciego ante lo esencial de la realidad (ne-

gando el segundo enunciado, la teoría de la verdad pragmatista es en el fondo una false-

dad generalizada). Este problema significa que hay una inautenticidad fenomenológica 

del sujeto para con la realidad, porque interactuando con aquello que por la técnica (mo-

tivado por la satisfacción del orden práctico) lo fragmenta en partes que solo tienen sen-

tido real ante el sujeto que busque una necesidad funcional en su práctica, prescindiendo 

de esto, sin sujeto, sin un humano con problemáticas prácticas, lo real se vuelve un con-

junto de materialidad sin sentido por sí mismo. Pero, si lo real tiene sentido, sí y sólo sí, 

en su relación con el sujeto práctico-funcional, las propiedades de las cosas materiales 

pueden ser “iluminadas” en esa relación de dependencia. Esto plantea un gran problema 

porque las propiedades de (supóngase) un árbol (las cualidades de su materia, sus frutos, 

etc.) existen en dicha entidad por su constitución interna. Si posteriormente un sujeto 

redirecciona estas propiedades internas del árbol para su propia satisfacción es porque 

necesariamente está presuponiendo la existencia independiente de estas propiedades, y 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es


  ISSN: 1851-7129 
CC BY-NC-ND 4.0 

Artículo original 

34 
Estudios de Epistemología Vol. 22 (2025) pp. 29 – 38 

 

si existen estas propiedades de manera independiente al sujeto en su búsqueda de satis-

facer sus necesidades práctico-funcionales, este exceso de la inteligencia se vuelve arbi-

trario. Por tanto, se concluye la imposibilidad fenomenológica del pragmatismo en su in-

tento de concebir el conocimiento como lo inmediatamente dado ante el sujeto para hacer 

un medio en vistas a la satisfacción de un fin. 

Ahora bien, respecto de la tradición aristotélica esta coincide con la metafísica berg-

soniana en el aspecto de que para acceder a lo esencial de lo real se dice que es simple en 

cuanto número (Bergson 1966, 16) y porque su objeto al ser lo esencial es indivisible 

(Aristóteles 2011, 376). En primer lugar se podría aceptar el primer enunciado de la tra-

dición aristotélica con matices porque establecer que la realidad es específicamente una 

composición entre materia y forma es darle paso a la inteligencia, puesto que la realidad 

se muestra como pura duración real. ¿Por qué se insiste con que el mundo es “duración 

real” (durée)? Sería entendible que se acusara a esta afirmación de una petición de prin-

cipio al asumir un esquema muy específico de la realidad sin antes demostrarlo, porque 

al ser una propuesta determinada no es una inmediatez ni una universalidad dentro del 

hacer filosófico. A lo que se responde que la concepción del mundo como duración real 

corresponde a una captación fenomenológica inmediata. En efecto, el sujeto de modo di-

recto sólo capta cosas externas a sí mismo que ya son algo y transcurren una constante 

duración, no capta pura materia, ni una estructura entre matriz y forma, así con cada una 

de las metafísicas existentes. Por ende, la duración real como constitución del mundo es 

la concepción más fidedigna sobre el mundo en un sentido fenomenológico. 

En lo que compete a la relación sujeto-objeto ambas filosofías coinciden en ese 

punto: el sujeto genera una acción tal que accede y contempla al objeto en toda su reali-

dad. Sin embargo, existe un problema latente con el segundo enunciado al establecer la 

adecuación de la cosa con el intelecto (es decir, se asume una teoría de la verdad por co-

rrespondencia) a causa de que desde la metafísica bergsoniana la adecuación se presenta 

más como una mecanización en la relación de conocimiento porque lo establece como 

una relación objetiva y universalmente válida, una situación en donde un sujeto abstrae 

al objeto para contemplar su forma y así tener una referencia mental adecuada del objeto, 

que, a modo de imagen mental se presenta en el intelecto como una referencia estática. 

Esta explicación deja de lado la experiencia de la vivencia del captar, haciendo que el su-

jeto se cuasi-mecanifique ya que en su acto de conocimiento sólo cumple unas condicio-

nes. Por lo mismo decía Bergson: 

[…] mostremos, en la percepción pura, un sistema de acciones nacientes 

que se hunde en lo real a través de sus profundas raíces: esta percepción 

se distinguirá radicalmente del recuerdo; la realidad de las cosas ya no 

será construida o reconstruida, sino tocada, penetrada, vivida; y el pro-

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es


  ISSN: 1851-7129 
CC BY-NC-ND 4.0 

Artículo original 

35 
Estudios de Epistemología Vol. 22 (2025) pp. 29 – 38 

 

blema pendiente entre el realismo y el idealismo, en lugar de perpe-

tuarse en discusiones metafísicas, deberá ser zanjado por la intuición. 

(Bergson 2006, 82) 

Toda discusión metafísica que explique la totalidad de la realidad y el conocimiento 

bajo categorizaciones específicas no es más que la acción de la inteligencia que opaca a la 

intuición, en donde se deja de hacer filosofía (porque no se capta lo real), sino que se hace 

técnica al enfocarse en una construcción artificial del mundo bajo términos y doctrinas 

alejados a la real duración de las cosas. Para reafirmar la primacía vivencial en el aspecto 

fenomenológico del sujeto, no sólo en cuanto conoce, sino en tanto que siempre se le pre-

sentan cosas ante la conciencia, en línea con lo que menciona Husserl (1996), las viven-

cias (Erlebnisse) de la conciencia son vivencias en cuanto intenciones como propiedades 

universales y fundamentales de la conciencia en relación a algo, es decir, las vivencias son 

las expresiones de la conciencia como la “conciencia-de-algo” (80) o “la conciencia-hacia-

algo”. Las vivencias poseen sentido en relación con lo que hace que “la conciencia se vea 

impulsada” para captar, una conciencia con conceptos puros sin una referencia externa a 

sí, sería (desde este aspecto) pura elucubración. Por esto, Merleau-Ponty (1993) expre-

saba lo siguiente: “El mundo no es un objeto cuya ley de constitución yo tendría en mi 

poder; es el medio natural y el campo de todos mis pensamientos y de todas mis percep-

ciones explícitas” (10). Por tanto, un argumento en línea con todo lo desarrollado hasta 

el momento sería lo que sigue: la tradición aristotélica en su estructuración categórica 

del proceso del conocimiento (conocido escolásticamente como “simple aprehensión”) se 

acerca a la comprehensión verdadera de la relación de conocimiento, pero al generar ca-

tegorizaciones y distinciones conceptuales artificiales (ya que no corresponden con el 

mundo en sí), entorpecen el quehacer filosófico llevándolo al peligro de caer en el olvido 

de la vivencia fenomenológica del sujeto (olvido ocasionado por filosofías como el prag-

matismo). 

4. La importancia de la reflexión bergsoniana en lo cotidiano 

Como la conciencia es conciencia de lo que se le presenta ante ella, lo conocido es 

asimilado por la intuición que accede a lo real en su sentido más único e inexpresable, lo 

que permite que a nivel existencial la persona encuentre la autenticidad en las reflexiones  

fenomenológicas precedentes. La inteligencia no es perjudicial ni mala en sí, porque Berg-

son piensa las operaciones como propias del espíritu que no se excluyen, sino que coexis-

ten en un nivel distinto. Por este motivo, la inteligencia es necesaria para la vida humana 

y su desarrollo, sin técnica no hay ciudades, trabajos, música alguna, literatura, traduc-

ciones de obras, culturas, etc., el problema (como se ha hecho hincapié) es el exceso de 

esta operación. En el devenir de la vida diaria las personas están sofocadas por el meca-

nismo de las técnicas en forma de jornadas de trabajos y situaciones desgastantes que a 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es


  ISSN: 1851-7129 
CC BY-NC-ND 4.0 

Artículo original 

36 
Estudios de Epistemología Vol. 22 (2025) pp. 29 – 38 

 

diario colocan al límite a las mismas, y justamente allí donde entra el reto existencial de 

caer en la autenticidad de la técnica y la instrumentalización de la vida negando todo 

rasgo de cualidad exclusivamente vivida, enajenada de cualquier tipo de técnica, del 

mismo modo que en una rutina diaria de “despertarse, desayunar, ir a trabajar, volver...” 

supone un constante mecanismo estructurado y rígido de elementos generados por la 

inteligencia y la vida técnica. Es en este tipo de vida donde se corre el riesgo de ser absor-

bidos completamente por la inteligencia, viendo con completa fatiga y angustia el hecho 

de repetir el mecanismo establecido, no percibiendo cada momento vivido como irrepe-

tible y único en cuanto que se percibe ese momento específico de ese modo y no se lo 

volverá a percibir así. Para evitar esta situación la persona debe tomar conciencia y bus-

car la autenticidad temporal de su existencia y percepción de las cosas. En otras palabras: 

una autenticidad temporal es percibir y vivir cada momento a modo de la intuición, como 

ese hecho contemplado, alcanzado en sí mismo, por lo que tiene de único e inexplicable 

en ese momento de percepción para el sujeto que está viviendo dicha percepción. Un sim-

ple desayuno o la simple acción de ir a trabajar todos los días no será percibido por la 

conciencia como el engranaje dentro del mecanismo de la vida humana, como cuando 

todo es experimentado desde una posición que pone en primer lugar lo cuantificable, ma-

nipulable y remunerable, sino que será la expresión real de cada momento que contendrá 

unas simples acciones las cuales serán percibidas por aquello que tienen de únicas en el 

acto de hacer esas acciones. Es así como la autenticidad existencial como producto de los 

desarrollos fenomenológicos desde la metafísica de Bergson dan paso para una reflexión 

sobre el modo cotidiano de llevar la vida, de ser conforme a la intuición y la duración real 

del mundo. La negación de la propuesta bergsoniana, en el sentido de aplicar sus concep-

tos categóricos en la vida cotidiana para afrontar no sólo problemáticas diarias de la vida, 

sino ofrecer un enfoque esquemático sobre cómo comprender la vida y del mundo, con-

duce a tornar incomprensibles tanto a la persona como a la realidad misma. Esto ocurre 

porque se recurriría a categorías falaces que no reflejan lo real. Por ello, proponemos re-

cuperar la propuesta bergsoniana no sólo en el plano de la experiencia vivida, sino tam-

bién en el estudio filosófico de lo real.  Ello implica concebir la metafísica como: “[...] la 

ciencia que pretende prescindir de los símbolos” (Bergson 1966, 17). Entendida de este 

modo, la metafísica se convierte en el saber supremo, precisamente porque, como afirma 

Bergson, prescinde de los símbolos, es decir, de los efectos de la inteligencia que oscure-

cen y entorpecen la captación de lo real. 

5. Conclusión 

A modo de conclusión, respondiendo a la pregunta de la introducción, que indagaba 

por cómo se capta el fenómeno del conocimiento y cuál es su modo. Luego del análisis 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es


  ISSN: 1851-7129 
CC BY-NC-ND 4.0 

Artículo original 

37 
Estudios de Epistemología Vol. 22 (2025) pp. 29 – 38 

 

realizado, se dirá que: 1) se capta el fenómeno del conocimiento por medio de una ope-

ración que accede a lo esencial de lo real que es inexplicable para la inteligencia y lo téc-

nico, 2) y su modo es ser simple en acción y número. Desde esta perspectiva la tradición 

pragmatista es imposible e insalvable en el tratamiento de esta cuestión, pero la tradición 

aristotélica enfrenta el reto de intentar explicar que no comete en la operación de la abs-

tracción una cuasi-mecanización en la relación de conocimiento, en donde de algún modo 

especificando el proceso del captar (adecuación por semejanza) dé lugar a la vivencia real 

de las cosas, del sujeto y el objeto. Es decir, ¿cómo puede haber vivencia real si hay una 

acción de la inteligencia que establece cómo es el proceso en específico y que este es la 

aprehensión de una forma a modo de una referencia mental? El aristotélico tiene que en-

frentar el problema de que lo creado artificialmente a partir del intento de solucionar 

ciertos problemas metafísicos lo llevan a una caracterización de la relación entre el sujeto 

y el objeto que no corresponde con el mundo en tanto duración real, y por este motivo 

sostengo que esto lo mantendrá en el eterno retorno de la técnica y la inteligencia aleja-

das de la intuición, la verdadera fuente del conocimiento desde la filosofía de Bergson. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es


  ISSN: 1851-7129 
CC BY-NC-ND 4.0 

Artículo original 

38 
Estudios de Epistemología Vol. 22 (2025) pp. 29 – 38 

 

6. Referencias   

Aristóteles. 2011. Acerca del alma, tomo II. Traducido por Tomás Calvo Martínez. Madrid: 

Gredos. 

Bergson, Henri. 1966. Introducción a la metafísica y la intuición filosófica. Traducido por 

M. Héctor Alberti. Buenos Aires: Siglo Veinte. 

Bergson, Henri. 1999. Ensayo sobre los datos inmediatos de la conciencia. Traducido por 

Juan Miguel Palacios. Salamanca: Ediciones Sígueme. 

Bergson, Henri. 2006. Materia y memoria. Buenos Aires: Cactus. 

Brentano, Franz. 1983. Aristóteles. Traducido por Moisés Sánchez Barrado. Barcelona: La-

bor. 

Faerna, Ángel. 1996. Introducción a la teoría pragmatista del conocimiento. Madrid: Siglo 

XXI Editores. 

Hessen, Johannes. 1973. Teoría del conocimiento. Traducido por José Gaos. Madrid: Es-

pasa-Calpe. 

Husserl, Edmund. 1996. Meditaciones cartesianas. Traducido por José Gaos y Miguel Gar-

cía-Baró. México: Fondo de Cultura Económica. 

Merleau-Ponty, Maurice. 1993. La fenomenología de la percepción. Barcelona: Planeta-

Agostini. 

Ruiz Stull, Miguel. 2013. Tiempo y experiencia. Santiago de Chile: Fondo de Cultura Eco-

nómica. 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es

