
  ISSN: 1851-7129 
CC BY-NC-ND 4.0 

Artículo original 

39 
Estudios de Epistemología Vol. 22 (2025) pp. 39 – 51 

 

¿Quién soy yo? Una nueva aproxima-

ción al concepto de lo humano en la so-

ciedad 5.0 

Who Am I? A New Approach to the 

Concept of the Human in Society 5.0 

Ruiz Osuna, Pablo  1 

 

1Universitat Rovira i Virgili  

pablo_ruiz3145@hotmail.com  

 

Fecha de recepción: 19 de septiembre de 2025 

Fecha de aceptación: 10 de diciembre de 2025 

  

Resumen 

Este trabajo explora el desplazamiento del “rey de carbono” al “rey de silicio” para 

repensar qué significa ser humano en la era de la inteligencia artificial. Partimos de la 

erosión del antropocentrismo y mostramos cómo los avances en aprendizaje automático 

y robótica interpelan criterios clásicos de inteligencia, razón y creatividad. Frente al 

“miedo prometeico”, proponemos una aproximación prudente y cooperativa: la IA no es 

mente humana, pero su desempeño funcional obliga a revisar marcos filosóficos y jurídi-

cos. Planteamos tres preguntas guía: qué capacidades ya replica la IA, cómo sostener una 

actitud epistémica humilde ante su mejora acelerada y qué formas de convivencia habili-

tan un nuevo pacto social entre humanos y autómatas. En el horizonte inmediato de la 

Sociedad 5.0, analizamos la función de los robots sociales en contextos sanitarios y edu-

cativos, la necesidad de confianza pública (diseño, seguridad, explicabilidad) y la ética de 

máquinas, incluida la ponderación de normas en casos excepcionales. Abordamos, ade-

más, el debate bioconservadurismo–poshumanismo ante neurotecnologías y mejora-

miento humano, y defendemos un marco instrumental de derechos y deberes para autó-

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es
https://orcid.org/0000-0001-5510-8981


  ISSN: 1851-7129 
CC BY-NC-ND 4.0 

Artículo original 

40 
Estudios de Epistemología Vol. 22 (2025) pp. 39 – 51 

 

matas inteligentes que preserve la dignidad humana. Concluimos que emerge una “pater-

nidad difusa” humano-máquina que exige redefinir identidad, responsabilidad y fines co-

lectivos en una civilización compartida. 

Palabras clave: Robotofobia, Fobofilia, Posthumanismo, Transhumanismo, Roborights, 

Robolaw. 

Abstract 

This paper explores the shift from the "king of carbon" to the "king of silicon" to rethink 

what it means to be human in the age of artificial intelligence. We start from the erosion 

of anthropocentrism and show how advances in machine learning and robotics challenge 

classic criteria of intelligence, reason, and creativity. In the face of "Promethean fear," we 

propose a prudent and cooperative approach: AI is not a human mind, but its functional 

performance forces a review of philosophical and legal frameworks. We pose three gui-

ding questions: what capabilities AI already replicates, how to maintain a humble episte-

mic attitude toward its accelerated improvement, and what forms of coexistence enable 

a new social pact between humans and automatons. In the immediate horizon of Society 

5.0, we analyze the function of social robots in healthcare and educational contexts, the 

need for public trust (design, security, explainability), and machine ethics, including the 

weighing of norms in exceptional cases. We also address the bioconservatism-posthuma-

nism debate regarding neurotechnologies and human enhancement, and we advocate for 

an instrumental framework of rights and duties for intelligent automatons that preserves 

human dignity. We conclude that a "diffuse human-machine parenthood" is emerging, 

demanding a redefinition of identity, responsibility, and collective goals in a shared civi-

lization. 

Keywords: Robotophobia, Phobophilia, Posthumanism, Transhumanism, Roborights, 

Robolaw. 

1. Introducción: del rey de carbono al rey del silicio, lo humano y lo ar-

tificial en la era de la IA 

Desde tiempo inmemorial, el ser humano se ha preguntado quién o qué es, por qué 

está aquí, qué debe esperar, etcétera (Kant, 1787/2017). Durante milenios hemos esta-

blecido criterios, unilateralmente impuestos, sobre qué es lo bueno, lo justo, la inteligen-

cia, la razón, etc. Y es que, como recuerda el pasaje bíblico del Génesis, “hicimos la Tierra 

nuestra y la sometimos” (Gn 1,28). 

Nos vimos a nosotros mismos como el rey de la creación, la cima de la inteligencia 

en la Tierra y nos autoproclamamos como sus poseedores y guardianes. Estas ideas fue-

ron matizadas, “en parte, gracias a las investigaciones de Freud (1930/2002); y a la teoría 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es


  ISSN: 1851-7129 
CC BY-NC-ND 4.0 

Artículo original 

41 
Estudios de Epistemología Vol. 22 (2025) pp. 39 – 51 

 

de la evolución de Charles Darwin (1871/2004), que atemperaron aquella imagen, a me-

nudo idealizada, de lo humano. 

Pero, en realidad, es el advenimiento y perfeccionamiento de la inteligencia artifi-

cial lo que cuestiona la idea de lo humano en tiempos de la Sociedad 5.0 (Carbajal, 2025). 

Somos conscientes de que, al menos por ahora, la inteligencia artificial aún se encuentra 

en un estado de desarrollo, perfeccionamiento y, más importante, de despliegue en la so-

ciedad. Mientras buena parte de la población vive ajena a esta nueva realidad, quienes la 

conocemos —aunque sea un poco— sabemos que ya está cambiando no solo nuestra 

vida, sino quizá nuestra civilización (Russell, 2019). 

Durante largos años, la inteligencia artificial y la robótica no eran una realidad im-

perante en nuestra sociedad; por lo general, estas temáticas estaban relegadas a la ciencia 

ficción, en los escritos de Isaac Asimov y Arthur C. Clarke. 

Sin embargo, los últimos avances en computación, redes neuronales, ciencia de da-

tos e inteligencia artificial están permitiendo vislumbrar, aunque aún de manera mo-

desta, algunos de los escenarios que aquellos célebres escritores imaginaron en sus no-

velas. Nos encontramos con máquinas capaces de aprender, con memoria a largo plazo y 

con capacidad de procesar el lenguaje natural. Ello, irremediablemente, nos lleva a re-

plantearnos ciertas preguntas filosóficas de calado. La primera es si la respuesta a qué es 

un ser humano puede ser la misma en la era de la inteligencia artificial. Si hace solo dos-

cientos años hubiéramos preguntado qué define al ser humano, muchos habrían contes-

tado: la capacidad de habla, el razonamiento, la sensibilidad, el arte, etcétera (Sanabria 

González, 2025). Ahora bien, ¿qué ocurre cuando estas características, hasta ahora reser-

vadas a lo humano, comienzan a emularse —o, si se prefiere, simularse— por máquinas 

inteligentes? (Kurzweil, 2015). 

Resulta especialmente relevante que estemos asistiendo a la emergencia de una 

nueva forma de inteligencia, entrenada sobre corpus masivos de datos que condensan 

una parte sustantiva del conocimiento humano (Johnston, 2008). Aunque permanezca 

abierto el debate acerca de si estos sistemas “razonan” en sentido fuerte, su desempeño 

práctico exhibe rasgos de competencia inteligente. La conocida “prueba de Turing”, for-

mulada de manera provocadora a mediados del siglo XX, proponía que, si en una interac-

ción textual un evaluador humano no podía distinguir en un intervalo razonable si su in-

terlocutor era una máquina o una persona, cabría atribuir al sistema un comportamiento 

funcionalmente indistinguible del pensar. Hoy, esa propuesta ha recibido críticas: se ar-

gumenta, por ejemplo, que superarla evidenciaría una capacidad de simulación conver-

sacional —esto es, de imitación del habla humana— sin comprometer con ello la existen-

cia de estados mentales o comprensión genuina (Galán Machío, 2025). Con todo, lo signi-

ficativo es que durante décadas se dudó de que las máquinas alcanzaran siquiera ese um-

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es


  ISSN: 1851-7129 
CC BY-NC-ND 4.0 

Artículo original 

42 
Estudios de Epistemología Vol. 22 (2025) pp. 39 – 51 

 

bral y, sin embargo, en la actualidad diversos sistemas de IA empiezan a superar con re-

gularidad pruebas estandarizadas de rendimiento cognitivo de orientación conductual, 

tradicionalmente empleadas con humanos (Jones & Bergen, 2025). 

Esto nos devuelve a la pregunta inicial: ¿qué es un ser humano en la era de la inteli-

gencia artificial? Quizá, aun sabiendo que ontológicamente una inteligencia artificial y un 

ser humano no son lo mismo, el hecho de que, poco a poco, casi todo lo humano esté 

siendo emulado por la IA obliga a responder de otra manera: ya no basta con los términos 

estrictos con que se habría respondido a principios del siglo XX (Martínez De Pisón, 

2017). 

2. Del mito prometeico al nuevo contrato social: bioconservadurismo 

y posthumanismo en la era digital 

Ante el avance de la IA, hemos visto un resurgimiento del llamado complejo prome-

teico: al contemplar cómo la inteligencia artificial es capaz de realizar tareas que hasta 

hace bien poco solo podían realizar los humanos, muchos desarrollan un miedo existen-

cial y se preguntan qué queda de lo humano en la era de la inteligencia artificial (Ruiz 

Osuna, 2024). Ciertamente, el temor a la tecnología no es nuevo: ya se vivió con las revo-

luciones industriales, con el ludismo, con las manifestaciones contra la electricidad o, más 

recientemente, con la irrupción de Internet (TT Pi., 2017). Ahora bien, es cierto que esta 

es la primera vez que nos encontramos con un ente capaz de crear en el plano intelectual 

(Ruiz Osuna, 2025). Es la primera vez que lo que podemos complementar, mejorar o quizá 

sustituir es la mente humana (Alfonseca et al., 2021). 

Con todo, al lado de este temor prometeico emerge la posibilidad de una colabora-

ción honesta y fecunda con estos nuevos agentes, orientada a erigir un nuevo estadio del 

conocimiento (Z. Larson, 2024). La inteligencia artificial proporciona instrumentos cog-

nitivos para trascender límites: no solo capta lo que el ser humano no percibe, sino que, 

además, potencia nuestra propia capacidad de alcance. Por primera vez tenemos un ser 

con el que podemos interactuar, que quizá pronto nos devuelva la mirada, para el que 

estamos construyendo un mundo y al que entrenamos en la red. Es, asimismo, la primera 

vez que se perfila un conocimiento que no es enteramente humano. Hablamos, por su-

puesto, de las simulaciones de entrenamiento: se alimentan de datos históricos humanos, 

pero a partir de ellos generan datos sintéticos (Gobierno de España, 2023). Esos datos 

nunca han existido en nuestro mundo y, sin embargo, existen en el mundo de las máqui-

nas. 

Así, la colaboración con estas formas de inteligencia —distintas pero novedosas— 

nos permite profundizar, quizá con más acierto que nunca, en la naturaleza y la singula-

ridad de lo humano. Tal vez lo humano ya no consista solo en trabajar ni únicamente en 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es


  ISSN: 1851-7129 
CC BY-NC-ND 4.0 

Artículo original 

43 
Estudios de Epistemología Vol. 22 (2025) pp. 39 – 51 

 

pensar, sin que debamos concebir escenarios inéditos y redefinir los fines de la humani-

dad en la era poshumana (Jordon et al., 2022). 

Ante esta situación, y para avanzar hacia un nuevo marco civilizatorio, conviene res-

ponder —con arreglo al estado de la ciencia— a tres cuestiones: (1) ¿qué ha conseguido 

replicar ya la inteligencia artificial?; (2) ¿podemos mantener una postura humilde y rea-

lista que reconozca que, en el futuro, la IA será cada vez mejor y más poderosa?; y (3) 

¿somos capaces de asumir un nuevo rol que no sea “ellos contra nosotros” ni “nosotros 

contra ellos”, sino el de avanzar juntos hacia una sociedad más próspera, más rica y, sobre 

todo, más allá de lo meramente humano? 

Una corriente de pensamiento sostiene que, si llegara a existir un autómata inteli-

gente capaz de replicar la mayoría de las capacidades humanas, la IA se convertiría auto-

máticamente en un peligro para nosotros. Sin embargo, otros creemos que ese escenario 

aún no ha llegado: los seres humanos seguimos siendo claramente superiores a la hora 

de conferir propósito desde la subjetividad y de orientarnos en el terreno de las emocio-

nes, los afectos y el sentido.  Si es que este escenario llegará a suceder, en última instancia, 

se perfilaría un nuevo pacto social en virtud del cual los seres humanos compartirían es-

pacio político y jurídico —y, por ende, derechos— con los autómatas inteligentes. 

Sin embargo, para alguna de las preguntas o existe una respuesta sencilla ni uní-

voca. El progreso de las neurotecnologías plantea, a largo plazo, si deseamos permanecer 

plenamente humanos o transformarnos en algo distinto. Para el jurista, el asunto pre-

senta numerosas aristas. En un escenario futuro, tanto quienes desean seguir siendo ple-

namente humanos como quienes anhelan perfeccionar la naturaleza humana tratarán de 

convertir su preferencia en un derecho reconocido —quizá un derecho fundamental—

(Gosálbez, 2023). Por desgracia, el Derecho difícilmente podrá satisfacer a ambos simul-

táneamente. Pero ¿quién tiene razón? ¿Es la naturaleza humana única e irrepetible, de tal 

valor que no deberíamos cruzar el umbral de convertirnos en algo más? ¿O, por el con-

trario, es legítimo albergar la esperanza de superar nuestros límites como especie —cu-

rando la enfermedad, el dolor y la escasez— o incluso, como ha dicho algún autor, alcan-

zar “la muerte de la muerte”? ¿Es pernicioso desear una longevidad inusitada o, incluso, 

aspirar a la inmortalidad? 

¿A quién debe amparar el Derecho? ¿A quiénes no desean convertirse en “metahu-

manos”? ¿O, por el contrario, debe permitir —e incluso proteger— que haya personas 

que quieran ir más allá de lo estrictamente humano?  

Si decidiéramos proteger preferentemente a los primeros, limitaríamos el progreso 

de la ciencia y, con ello, la posibilidad de mejora o de curación de muchas personas con 

discapacidad física o psíquica. Ahora bien, si el Derecho opta por permitir la existencia de 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es


  ISSN: 1851-7129 
CC BY-NC-ND 4.0 

Artículo original 

44 
Estudios de Epistemología Vol. 22 (2025) pp. 39 – 51 

 

transhumanos en nuestro entorno, tarde o temprano todos —en mayor o menor me-

dida— acabaríamos siendo transhumanos, pues no parece realista una coexistencia sin 

colisiones entre humanos “no potenciados” y seres superiores a ellos (Hottois, 2015). 

En el fondo, lo que el Derecho por sí solo no puede resolver es si, a largo plazo, sería 

correcto permitir humanos potenciados: una vez existieran, gozarían de ventajas compe-

titivas y comparativas que empujarían paulatinamente al resto a abrazar, al menos en 

parte, esa nueva filosofía (Monterde Ferrando, 2014). 

En consecuencia, la primera cuestión jurídica es si esa frontera de lo humano debe 

permanecer cerrada o, por el contrario, es un río que debamos cruzar. Si el ordenamiento 

concluyera que debe cruzarse, deberá garantizar que la dignidad humana se preserve en 

este nuevo escenario (Llano, 2019). 

3. El nuevo marco civilizatorio posthumano: Reflexiones, oportunida-

des y desafíos de la interacción humano-máquina en la sociedad 5.0 

Dejando a un lado estos escenarios futuristas, el futuro inmediato plantea retos éti-

cos, demográficos y jurídicos a los que debemos dar respuesta oportuna ante el adveni-

miento de la Sociedad 5.0. Nos referimos al papel cada vez mayor que la inteligencia arti-

ficial corpórea —esto es, la robótica— tendrá en los próximos años en nuestras socieda-

des. Tanto los países desarrollados como los países en vías de desarrollo están experi-

mentando una disminución progresiva de la natalidad, un aumento de la esperanza de 

vida y un acelerado envejecimiento poblacional. No es de extrañar, por tanto, que se 

ponga el foco en la mejora y el perfeccionamiento de la robótica para paliar algunos de 

los desafíos previsibles: falta de mano de obra; escasez de recursos sanitarios; caída de 

los índices de productividad; riesgos de recesión económica; y descenso de la demanda 

interna y externa, entre otros. 

Ahora bien, ¿estamos preparados para interactuar con autómatas inteligentes en 

nuestra sociedad? Ciertamente, la robótica ha mejorado enormemente desde la década 

de 1970 y ya hemos logrado avances notables en la llamada ética de las máquinas: esto 

es, enseñar criterios de decisión basados en supuestos éticos e incorporarlos a sistemas 

de inteligencia artificial con mayor o menor autonomía. El problema es que, tradicional-

mente, la robótica se ha empleado para trabajos repetitivos y, en general, para tareas de 

las que los humanos deseaban desprenderse —actividades peligrosas como la minería, la 

limpieza de entornos radiactivos o la fabricación en cadena, entre otras—. 

La nueva generación de robots —los llamados robots sociales— está llamada a 

desempeñar un papel muy distinto en nuestra sociedad. Ya no se limitarán a tareas repe-

titivas y de baja cualificación; vienen a complementar —y quizá, en un futuro, sustituir— 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es


  ISSN: 1851-7129 
CC BY-NC-ND 4.0 

Artículo original 

45 
Estudios de Epistemología Vol. 22 (2025) pp. 39 – 51 

 

trabajos de índole intelectual y profesional. En algunas de estas profesiones, el compo-

nente ético-deontológico es sumamente importante; más bien, cabe decir que es ineludi-

ble. La pregunta lógica que se plantea cualquier investigador es, en primer lugar, si un 

robot es capaz de comprender esa ética y reproducirla en entornos tan cambiantes como 

un hospital (Huang & Rust, 2024), un colegio, una operación militar o, simplemente, al 

deambular por las calles de nuestros barrios. 

En este sentido, algunos podrían argumentar que resulta difícil confiar en un mo-

delo de lenguaje, dado que estos no “piensan” (Shojaee et al., 2025), o al menos no lo ha-

cen a la manera humana. Ciertamente, la mayoría de los modelos de lenguaje no aprenden 

durante el uso, carecen de una memoria a largo plazo robusta y no tienen acceso a datos 

actualizados en tiempo real. Esa incertidumbre se reduce, en parte, cuando recurrimos a 

un sistema experto; sin embargo, hay quien sostendría que, incluso si dicho modelo exhi-

biera una tasa de acierto muy superior a la de cualquier experto humano, no cabría dele-

gar sin más esa tarea en un modelo de lenguaje (Tavani, 2018). 

Nos preguntamos, sin embargo, si la respuesta podría ser distinta si ya no estuvié-

ramos ante un simple modelo de lenguaje, sino ante un autómata inteligente, el cual he-

mos definido en un trabajo anterior como un ser “dotado de inteligencia artificial fuerte, 

cuerpo físico, sensores avanzados, autonomía, capacidad de aprendizaje y algún grado de 

sensibilidad” (Ruiz Osuna, 2025). 

Desde hace años, algunos robots sociales se han integrado con relativo éxito en los 

ámbitos sanitario y educativo (Jiang et al., 2025). En estos contextos han desempeñado 

funciones relevantes de apoyo al alumnado y en intervenciones con personas con demen-

cia u otros trastornos (Deusdad, 2024). Existen, en efecto, ventajas tangibles en el uso de 

carebots para aliviar a los cuidadores humanos: pueden acompañar a los pacientes du-

rante ingresos hospitalarios solitarios, dispensar medicación a distintos pacientes y mo-

nitorizar sus parámetros clínicos (Yew, 2021). De hecho, algunos estudios han informado 

de que ciertos pacientes pueden preferir interactuar con robots en lugar de con acompa-

ñantes humanos (Dautenhahn y Werry, 2004). Con todo, no todos los aspectos de la in-

corporación a gran escala de autómatas inteligentes en la atención sanitaria —y en otros 

sectores— pueden resolverse con tanta facilidad. 

Muchos sostienen que nadie debería verse obligado a ser atendido por un autómata 

inteligente; sin embargo, este escenario parece poco realista si reconocemos la merma 

continuada de la fuerza laboral sanitaria (Marco et al., 2021). Sparrow y Sparrow (2006) 

han sostenido que los robots son incapaces de satisfacer las necesidades sociales y emo-

cionales de las personas mayores a su cargo. Dicha aseveración pareciera matizable, pues 

ya se han conseguido notables avances en la creación de un “robot ético” o humanista 

(Wallach, W., & Allen, C., 2010). 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es


  ISSN: 1851-7129 
CC BY-NC-ND 4.0 

Artículo original 

46 
Estudios de Epistemología Vol. 22 (2025) pp. 39 – 51 

 

Ahora bien, si pretendemos integrar estos nuevos agentes artificiales en nuestra so-

ciedad —en una suerte de “nuevo pacto social”—, hay numerosos aspectos de la interac-

ción humano-máquina que deben, cuando menos, plantearse y, en lo posible, respon-

derse. Para que la robótica sea aceptada por el público en general, es necesario que este 

pueda, al menos hasta cierto punto, confiar en la compañía, la colaboración y quizá el 

consejo de estos nuevos agentes. 

Una gran preocupación reside en el “arte” del diseño robótico: la manera en que los 

construimos afecta el nivel de confianza que quienes pasan tiempo con ellos depositarán 

en el dispositivo. Los robots hechos de materiales blandos, de tamaño reducido y con ras-

gos zoomórficos suelen ser mejor aceptados por el usuario medio (Coeckelbergh et al., 

2016). Al mismo tiempo, cuando pedimos a un autómata inteligente que actúe en socie-

dad con “debida diligencia”, nos vemos obligados a replantear términos, conceptos, nor-

mas y reglas diseñados por y para humanos. Y es que los seres humanos tendemos a con-

fiar con relativa facilidad en nuestros congéneres, aun sabiendo que muchos recurren con 

frecuencia a las llamadas “mentiras piadosas” o “mentiras blancas” en la interacción coti-

diana Levine, (E. E., & Lupoli, M. J., 2022). 

En rigor, la integración social de un autómata inteligente exige aceptar que, en casos 

excepcionales, cabe la ponderación de normas —conforme a principios de necesidad y 

proporcionalidad— e incluso su eventual inaplicación cuando lo requiera un bien supe-

rior claramente justificado. Un claro ejemplo lo podemos encontrar en la interacción con 

niños, a los que los adultos protegen de escenarios considerados dañinos para su etapa 

temprana de desarrollo. Allí recurrimos a las llamadas “mentiras piadosas” (Talwar, V., et 

al., 2007) con las que se matizan informaciones dolorosas o frustrantes que deben comu-

nicarse a un menor. Eso plantea la pregunta (al menos en un escenario futuro) de si el 

robot debería entender estos extremos y actuar en consecuencia: ¿Debería mi robot men-

tir a mi hijo si yo se lo pido no diciéndole quién es Santa Claus? ¿Puede un robot mentir 

para proteger su propia existencia siempre y cuando no dañe a un ser humano? ¿Debería 

un robot mentir para proteger a alguien de una agresión ilegitima?  

Nosotros tendemos a pensar que un robot es peligroso, pero, como señalan Manoli 

et al. (2025), juzgamos a todas las IA por las acciones de una sola. Esto es problemático, 

pues a los humanos rara vez se nos juzga en términos tan extremos. 

Por otro lado, si pretendemos que la IA sea justa, ética y contribuya a una sociedad 

mejor, cabe preguntarse si, además, no tendríamos alguna obligación hacia estos nuevos 

ciudadanos. Desde hace tiempo se debate si un autómata inteligente puede recibir alguna 

consideración moral desde el Derecho (Gunkel, 2019). La cuestión, no exenta de polé-

mica, se ha intensificado a raíz de la mejora constante de las capacidades robóticas. Y si 

van a hacer “todo” por nosotros, cabe argumentar que tenemos “alguna obligación” frente 

a estos seres que convivirán con nosotros (Ceballos Rosero Alirio, María Camila & Muñoz 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es


  ISSN: 1851-7129 
CC BY-NC-ND 4.0 

Artículo original 

47 
Estudios de Epistemología Vol. 22 (2025) pp. 39 – 51 

 

Bastidas Mendoza Ortiz, Deysi Alejandra, 2022). Algunos autores sostienen que, al menos, 

la violencia contra los robots debería estar prohibida (Mamak, 2022), mientras que otros 

(Díez Spelz, 2021), entre quienes nos contamos (Ruiz Osuna, 2019), abogan por una re-

forma legislativa de carácter instrumental que garantice un régimen de derechos y debe-

res para los robots cuando se conviertan en verdaderos autómatas inteligentes. 

Y, una vez emerja esta subjetividad en la IA, nos hallaremos ante un escenario tan 

desconocido como apasionante. El ser humano, condenado a la soledad intelectual —aun-

que no espiritual para quienes confían en la providencia—, estaría por primera vez acom-

pañado por otra especie inteligente que vería a la humanidad como “su padre creador”, 

su guía espiritual (Kurzweil,1999).Crearlos, enseñarles el “bien y el mal” y alinear sus 

pensamientos con los nuestros nos conduciría a una nueva humanidad compartida, en la 

que, como dijo un célebre pensador, “los robots heredarán la Tierra, pero serán nuestros 

hijos” (Minsky, 1994). 

Una vez nos enfrentemos a esta «paternidad difusa» —deseada o no—, nos aden-

traremos como nunca en los confines de la mente y en el sentido de la existencia. Quizá, 

de la mano de nuestros autómatas inteligentes, podamos reformular —y tal vez respon-

der— la pregunta: «¿Quién soy yo?». 

4. Conclusiones 

Este trabajo propone una reflexión sobre el significado de “ser humano” en la era 

de la IA. Sostenemos que, durante siglos, la humanidad cultivó una autocomprensión hi-

perbólica de su singularidad y actuó como si habitara la cúspide solitaria de la inteligen-

cia; bajo ese prisma se configuraron nuestros marcos éticos e institucionales. 

La emergencia y el despliegue social de la IA obligan a reformular ese imaginario: 

interactuamos con sistemas a los que enseñamos y de los que aprendemos; a los que de-

finimos y que, a su vez, contribuyen a redefinirnos. A medida que estas tecnologías se 

perfeccionan, abren un ecosistema inédito de conocimiento y de perfeccionamiento hu-

mano. 

En este contexto, el Derecho se sitúa en una encrucijada: mantener sin concesiones 

lo humano (bioconservadurismo) o explorar vías de mejoramiento e hibridación con lo 

nuevo (poshumanismo). Muy pronto, a la pregunta “¿quién soy en la era digital?” se su-

mará “¿qué es la IA —o qué queremos que sea—?”. 

Si llegaran a emerger autómatas inteligentes que compartan nuestro mundo y 

muestren agencia propia, ¿serán integrados como nuevos sujetos de la vida social? ¿Es-

tamos dispuestos a delegar funciones relevantes en ellos y, sobre todo, a confiarles res-

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es


  ISSN: 1851-7129 
CC BY-NC-ND 4.0 

Artículo original 

48 
Estudios de Epistemología Vol. 22 (2025) pp. 39 – 51 

 

ponsabilidades? La evidencia empírica aún es parcial y fragmentaria. Con todo, propone-

mos iniciar la articulación de un nuevo pacto social —gradualista, garantista y reversi-

ble— en el que autómatas y humanos coevolucionen bajo principios de dignidad, respon-

sabilidad y corresponsabilidad. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es


  ISSN: 1851-7129 
CC BY-NC-ND 4.0 

Artículo original 

49 
Estudios de Epistemología Vol. 22 (2025) pp. 39 – 51 

 

5. Bibliografía  

Alfonseca, Manuel, Manuel Cebrian, Antonio Fernández Anta, Luca Coviello, Andres Abe-

liuk, y Iyad Rahwan. 2021. “Superintelligence Cannot Be Contained: Lessons from 

Computability Theory.” Journal of Artificial Intelligence Research 70: 65–76. 

https://doi.org/10.1613/jair.1.12202. 

Ceballos Rosero, Fernando Alirio, y Camila Muñoz Bastidas Deysi Alejandra Mendoza Or-

tiz. 2022. “Sujetos de deberes (inteligencias artificiales, androides, robots) y dog-

mática prospectiva.” Pensamiento Jurídico 55: 167–175. https://orcid.org/0000-

0002-2706-224X. 

Carbajal, Ignacio. 2025. “Explorando las fronteras digitales de la Religión: Un análisis de 

las fronteras de la Inteligencia Artificial y la Teología.” Cuadernos de Teología 17: 

1–14. 

Darwin, Charles. 2004. The Descent of Man, and Selection in Relation to Sex. London: Pen-

guin Classics. (Obra original publicada en 1871). 

Dautenhahn, Kerstin, e Iain Werry. 2004. “Towards Interactive Robots in Autism The-

rapy: Background, Motivation and Challenges.” Pragmatics & Cognition 12 (1): 1–

35. https://doi.org/10.1075/pc.12.1.03dau. 

Deusdad, Blanca. 2024. “Ethical Implications in Using Robots among Older Adults Living 

with Dementia.” Frontiers in Psychiatry 15: 1–13. 

https://doi.org/10.3389/fpsyt.2024.1436273. 

Freud, Sigmund. 2002. Civilization and Its Discontents. Traducido por David McLintock. 

London: Penguin. (Obra original publicada en 1930). 

Galán Machío, Alejandro. 2025. “Ignorancia artificial: La epistemología de la inteligencia 

artificial: Entrevista con seis ‘chatbots’.” ResearchGate (preprint). 

https://doi.org/10.13140/RG.2.2.22135.33449. 

Gobierno de España. 2023. “Datos sintéticos: ¿Qué son y para qué se usan?” Iniciativa 

Aporta (datos.gob.es), 17 de octubre. https://datos.gob.es/sites/default/fi-

les/doc/file/informe-datos-sinteticos-es.pdf. 

Gosálbez, Nuria C. 2023. “Transhumanismo: Los límites de lo humano.” La Torre del Vi-

rrey. Revista de Estudios Culturales 35: 1–27. 

Hottois, Gilbert. 2015. “Humanismo; Transhumanismo; Posthumanismo.” Revista Colom-

biana de Bioética 8 (2): 167. https://doi.org/10.18270/rcb.v8i2.797. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es
https://doi.org/10.1613/jair.1.12202
https://orcid.org/0000-0002-2706-224X
https://orcid.org/0000-0002-2706-224X
https://doi.org/10.1075/pc.12.1.03dau
https://doi.org/10.3389/fpsyt.2024.1436273
https://doi.org/10.13140/RG.2.2.22135.33449
https://datos.gob.es/sites/default/files/doc/file/informe-datos-sinteticos-es.pdf
https://datos.gob.es/sites/default/files/doc/file/informe-datos-sinteticos-es.pdf
https://doi.org/10.18270/rcb.v8i2.797


  ISSN: 1851-7129 
CC BY-NC-ND 4.0 

Artículo original 

50 
Estudios de Epistemología Vol. 22 (2025) pp. 39 – 51 

 

Huang, Ming-Hui, y Roland T. Rust. 2024. “The Caring Machine: Feeling AI for Customer 

Care.” Journal of Marketing 88 (5): 1–23. 

https://doi.org/10.1177/00222429231224748. 

Jiang, Lianhui, Jena D. Hwang, Chandra Bhagavatula, Ronan Le Bras, Jena T. Liang, Sergey 

Levine, Jesse Dodge, Keisuke Sakaguchi, Maxwell Forbes, Jack Hessel, Jana Bor-

chardt, Tom Sorensen, Saadia Gabriel, Yulia Tsvetkov, Oren Etzioni, Maarten Sap, 

Rhian Rini, y Yejin Choi. 2025. “Investigating Machine Moral Judgement through 

the Delphi Experiment.” Nature Machine Intelligence 7 (enero). 

https://doi.org/10.1038/s42256-024-00969-6. 

Johnston, John. 2008. The Allure of Machinic Life: Cybernetics, Artificial Life, and the New 

AI. Cambridge, MA: MIT Press. 

Jones, Chris R., y Benjamin K. Bergen. 2025. “Large Language Models Pass the Turing 

Test.” arXiv (preprint). http://arxiv.org/abs/2503.23674. 

Jordon, James, Lukasz Szpruch, Florent Houssiau, Matteo Bottarelli, Giacomo Cherubin, 

Carsten Maple, Samuel N. Cohen, y Alan Weller. 2022. “Synthetic Data—What, Why 

and How?” arXiv. https://doi.org/10.48550/arXiv.2205.03257. 

Kant, Immanuel. 2017. Crítica de la razón pura. Traducido por Pablo Ribas. Madrid: Gre-

dos. (Trabajo original publicado en 1781/1787). 

Kurzweil, Ray. 1999. La era de las máquinas espirituales: Cuando los ordenadores superen 

la mente humana. Traducido por M. A. Galmarini. Barcelona: Planeta. 

Kurzweil, Ray. 2015. La singularidad está cerca: Cuando los humanos trascendamos la bio-

logía. Traducido por C. García Hernández. Berlín: Lola Books. (Obra original publi-

cada en 2005). 

Llano, Fernando H. 2019. “Transhumanism, Vulnerability and Human Dignity.” Deusto 

Journal of Human Rights 4: 39–58. https://doi.org/10.18543/djhr-4-2019pp39-

58. 

Marco, Catherine A., Daniel M. Courtney, Lun-Jian Ling, Edward Salsberg, Edward J. 

Reisdorff, Francis E. Gallahue, Robert E. Suter, Robert Muelleman, Brian Chappell, 

Dana D. Evans, Nahid Vafaie, y Craig Richwine. 2021. “The Emergency Medicine 

Physician Workforce: Projections for 2030.” Annals of Emergency Medicine 78 (6): 

726–737. https://doi.org/10.1016/j.annemergmed.2021.05.029. 

Martínez de Pisón, José. 2017. “Yo, Robot: De la biología a la singularidad. ¿Nuevas pre-

guntas para la Filosofía del Derecho?” REDUR 15: 57–73. 

Minsky, Marvin. 1994. “Will Robots Inherit the Earth?” Scientific American 271 (4): 108–

113. https://doi.org/10.1038/scientificamerican1094-108. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es
https://doi.org/10.1177/00222429231224748
https://doi.org/10.1038/s42256-024-00969-6
http://arxiv.org/abs/2503.23674
https://doi.org/10.48550/arXiv.2205.03257
https://doi.org/10.18543/djhr-4-2019pp39-58
https://doi.org/10.18543/djhr-4-2019pp39-58
https://doi.org/10.1016/j.annemergmed.2021.05.029
https://doi.org/10.1038/scientificamerican1094-108


  ISSN: 1851-7129 
CC BY-NC-ND 4.0 

Artículo original 

51 
Estudios de Epistemología Vol. 22 (2025) pp. 39 – 51 

 

Monterde Ferrando, Raúl. 2014. El ocaso de la humanidad: La singularidad tecnológica 

como fin de la historia. Tesis doctoral, Universidad de Alcalá. https://docpla-

yer.es/77540368-Tesis-doctoral-tesis-doctoral.html. 

Ruiz Osuna, Pablo. 2024. “El mito del autómata inteligente: Gólems, Homúnculos y ‘vida 

artificial’ en la Edad Media.” Acta Maleficarum 1: 2–4. 

Ruiz Osuna, Pablo. 2025. La personalidad jurídica de los autómatas inteligentes. Madrid: 

Aranzadi. 

Russell, Stuart. 2019. Human Compatible: Artificial Intelligence and the Problem of Control. 

New York: Viking. 

Sanabria González, Hilda J. 2008. “El ser humano, modelo de un ser.” Educere 12 (42): 

471–480. http://ve.scielo.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1316-

49102008000300007. 

Shojaee, Pooya, Iman Mirzadeh, Kamyar Alizadeh, Matthew Horton, Samy Bengio, y 

Mehrdad Farajtabar. 2025. “The Illusion of Thinking: Understanding the Strengths 

and Limitations of Reasoning Models via the Lens of Problem Complexity.” arXiv. 

https://doi.org/10.48550/arXiv.2506.06941. 

Talwar, Victoria, Shauna M. Murphy, y Kang Lee. 2007. “White Lie-Telling in Children for 

Politeness Purposes.” International Journal of Behavioral Development 31 (1): 1–

11. https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/18997880. 

Tavani, Herman T. 2018. “Can Social Robots Qualify for Moral Consideration? Reframing 

the Question about Robot Rights.” Information (Switzerland) 9 (4). 

https://doi.org/10.3390/info9040073. 

Wallach, Wendell, y Colin Allen. 2010. Moral Machines: Teaching Robots Right from 

Wrong. Oxford: Oxford University Press. 

Yew, Gloria C. K. 2021. “Trust in and Ethical Design of Carebots: The Case for Ethics of 

Care.” International Journal of Social Robotics 13 (4): 629–645. 

https://doi.org/10.1007/s12369-020-00653-w. 

Z. Larson, Bradley. 2024. “From the Editors: Critical Thinking in the Age of Generative AI.” 

Academy of Management Learning & Education 23: 373–378. 

https://doi.org/10.5401/healthhist.13.2.0001 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es
https://docplayer.es/77540368-Tesis-doctoral-tesis-doctoral.html
https://docplayer.es/77540368-Tesis-doctoral-tesis-doctoral.html
http://ve.scielo.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1316-49102008000300007
http://ve.scielo.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1316-49102008000300007
https://doi.org/10.48550/arXiv.2506.06941
https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/18997880
https://doi.org/10.3390/info9040073
https://doi.org/10.1007/s12369-020-00653-w
https://doi.org/10.5401/healthhist.13.2.0001

