
  ISSN: 1851-7129 
CC BY-NC-ND 4.0 

Artículo original 

52 
Estudios de Epistemología Vol. 22 (2025) pp. 52 – 61 

 

Epistemología sin sujeto: desubjetiva-

ción y saber en la era de la inteligencia 

artificial 

Epistemology without Subject: Desub-

jectivation and Knowledge in the Age of 

Artificial Intelligence 

 

Carbajal, Isaac  1 

 

1Universidad Católica del Maule 

cuevaj269@gmail.com  

 

Fecha de recepción: 15 de octubre de 2025 

Fecha de aceptación: 10 de diciembre de 2025  

 

Resumen 

El ensayo aborda la transformación del conocimiento y la creación en la era de la inteli-

gencia artificial (IA), proponiendo una reflexión filosófica sobre la desubjetivación con-

temporánea. ¿Qué significa un conocimiento sin sujeto? Para responder, se examinan tres 

dimensiones: creatividad, originalidad y creación sin sujeto. Estas permiten repensar la 

relación entre saber, técnica y subjetividad. La creatividad aparece como un fenómeno 

relacional entre concepción y ejecución, reactivado por la IA, que ya no depende de la 

interioridad humana sino de la interacción entre sujeto y algoritmo. 

La originalidad se analiza como una ilusión moderna, lo nuevo nunca surge de la nada, 

sino como variación de lo repetido. Así, la IA reorganiza tradiciones y produce efectos de 

novedad que dependen del contexto y la memoria. Finalmente, la creación sin sujeto con-

fronta la subjetividad de Kierkegaard con la desubjetivación descrita por Han, Heidegger 

y Yuk Hui. Se propone que, lejos de eliminar al sujeto, la técnica lo descentra, abriendo un 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es
https://orcid.org/0009-0001-7022-4822


  ISSN: 1851-7129 
CC BY-NC-ND 4.0 

Artículo original 

53 
Estudios de Epistemología Vol. 22 (2025) pp. 52 – 61 

 

horizonte donde la creación se asemeja al mar del intelecto común de Averroes. Un espa-

cio compartido de sentido entre lo humano y lo artificial. 

Palabras clave: Desubjetivación, Creatividad, Originalidad, Inteligencia Artificial.  

Abstract 

The essay examines the transformation of knowledge and creation in the age of artificial 

intelligence (AI), offering a philosophical reflection on contemporary desubjectivation. 

What does knowledge without a subject mean? To address this question, three dimen-

sions are explored: creativity, originality, and creation without subject. These serve to 

rethink the relationship between knowledge, technique, and subjectivity. Creativity is 

presented as a relational phenomenon between conception and execution, reactivated by 

AI, which no longer depends on human interiority but on the interaction between subject 

and algorithm.  

Originality is analyzed as a modern illusion: the new never emerges from nothing but as 

a variation within repetition. Thus, AI reorganizes traditions and generates effects of nov-

elty that depend on context and memory. Finally, the notion of creation without subject 

confronts Kierkegaard’s idea of subjectivity with the desubjectivation described by Han, 

Heidegger, and Yuk Hui. It is suggested that, far from eliminating the subject, technology 

decenters it, opening a horizon in which creation resembles Averroes’ sea of the common 

intellect, a shared space of meaning between the human and the artificial. 

Keywords: Desubjectivation, Creativitiy, Originality, Artificial Intelligence.  

1. Introducción 

En la película Yesterday (2019), un mundo entero olvida a los Beatles, salvo un joven 

músico que, recordando sus canciones, se convierte en un genio aparente. La originalidad 

de su éxito no reside en él, sino en el olvido colectivo que le permite apropiarse de un 

legado ajeno. Esta trama se convierte en una metáfora inquietante para nuestro tiempo: 

¿qué ocurre cuando la creatividad y el conocimiento parecen desprenderse del sujeto que 

los produce? En la era de IA, nos enfrentamos a un fenómeno semejante: la posibilidad de 

que el saber y la creación circulen sin un autor reconocible, sin una subjetividad que los 

sustente, como si la memoria de la humanidad fuera borrada y reescrita por sistemas au-

tónomos. 

La pregunta no es solo técnica, sino filosófica. La epistemología moderna, desde 

Descartes, situó al sujeto como centro del conocimiento; sin él, el saber se disolvería en 

un flujo sin referencia. Sin embargo, en el presente digital asistimos a lo que Byung-Chul 

Han (2017) describe como un proceso de “desubjetivación”, donde el individuo se diluye 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es


  ISSN: 1851-7129 
CC BY-NC-ND 4.0 

Artículo original 

54 
Estudios de Epistemología Vol. 22 (2025) pp. 52 – 61 

 

en un entramado de datos y algoritmos que producen información sin necesidad de inte-

rioridad. Michel Foucault ya había advertido que “el hombre es una invención reciente” y 

que bien podría desaparecer “como en los límites del mar una cara de arena”; hoy esa 

posibilidad se acelera, no por una transformación puramente biopolítica, sino por el as-

censo de tecnologías digitales, lideradas por IAS, que parecen apropiarse del lugar tradi-

cional del sujeto cognoscente (Ruiz Osuna 2021). 

Así, el trasfondo de nuestra reflexión no es simplemente la capacidad de la IA de 

replicar textos, imágenes o canciones, sino la fractura del vínculo entre saber y subjetivi-

dad. La figura del músico de Yesterday que canta como si fuese otro revela lo mismo que 

un algoritmo generativo: una creación sin autor, un producto cultural sin experiencia in-

terior que lo respalde. De ahí emerge nuestro interrogante central: ¿qué significa un co-

nocimiento sin sujeto? En los apartados siguientes abordaremos esta cuestión a partir de 

tres problemas específicos: la creatividad, la originalidad y la creación sin sujeto, para 

finalmente abrir un horizonte crítico sobre el saber en la era de la IA. 

2. Creatividad 

El problema de la creatividad no es nuevo, aunque la inteligencia artificial lo reac-

tualiza con una fuerza inédita. Markus Gabriel (2021), recuerda la controversia judicial 

entre el artista Maurizio Cattelan y el escultor Daniel Druet: ¿quién es el verdadero crea-

dor de una obra, aquel que la concibe o quien la materializa? En el juicio, Druet afirmó 

con contundencia: “hace falta alguien para realizar una idea (…) Y este alguien está aquí 

sentado: el señor Druet”. El reclamo de autoría pone en jaque la noción de creatividad 

como un gesto exclusivo del “genio” artístico, mostrando su carácter compartido y con-

flictivo. Como señala Gabriel, el arte contemporáneo nos obliga a repensar la idea de au-

toría, porque no siempre resulta claro quién es el auténtico creador de una obra (2021). 

Esta disputa pone en escena la vieja pregunta por el locus de la creatividad: ¿es un acto 

de concepción, de ejecución, o una conjunción de ambas? La IA vuelve urgente esta pre-

gunta, pues se mueve en un terreno ambiguo: no “piensa” como un sujeto, pero tampoco 

se limita a ejecutar, sino que produce, transforma y reorganiza materiales que parecen 

surgir con visos de originalidad. 

La dificultad para situar el lugar de la creatividad proviene de que no es un atributo 

constante del ser humano. No siempre somos creativos: la experiencia demuestra que la 

creatividad aparece de manera esporádica, casi como una irrupción inesperada. En socie-

dades altamente automatizadas y repetitivas, la creatividad se vuelve un gesto disruptivo 

frente a la homogeneización de la vida. Aquí vuelve a resonar el alegato de Druet en el 

juicio contra Cattelan: “Si el señor Druet no existiese, el señor Cattelan seguiría exis-

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es


  ISSN: 1851-7129 
CC BY-NC-ND 4.0 

Artículo original 

55 
Estudios de Epistemología Vol. 22 (2025) pp. 52 – 61 

 

tiendo” (Gabriel 2021). Con esta frase, el escultor sugería que la idea sin ejecución per-

manece inerte, como un pensamiento no realizado. Lo creativo, entonces, no se juega úni-

camente en la concepción mental, sino también en el acto de dar forma. Esta tensión entre 

idea y realización es precisamente la que hoy emerge en el campo de la IA: ¿es la IA solo 

un ejecutor de patrones humanos, o en su despliegue introduce algo que ya no puede 

atribuirse únicamente al sujeto? 

Por lo tanto, la irrupción de la IA plantea una inquietud: ¿afecta o potencia nuestra 

creatividad? Eric Sadin (2018) sostiene que el despliegue de la IA acota la creatividad, 

pues convierte lo humano en una mera interfaz de datos, reduciendo la capacidad de pen-

sar lo imprevisto. Según Sadin, la creatividad se empobrece en la medida en que delega-

mos cada vez más el proceso de producción de imágenes, textos o melodías a sistemas 

automáticos que replican patrones ya existentes. Sin embargo, la tesis de Sadin (2018)  

puede cuestionarse: tal vez, en lugar de sofocar la creatividad, la IA pueda intensificarla, 

al liberar al sujeto de ciertas tareas repetitivas y permitirle centrarse en la disrupción, en 

aquello que no puede automatizarse. 

Aquí cabe recordar a Jacques Rancière (2009), quien entiende la creación no como 

el privilegio de un genio, sino como una redistribución de lo sensible: reordenar lo que se 

percibe y se dice en un mundo común. Desde esta perspectiva, la IA no sustituye la crea-

tividad humana, sino que se convierte en un nuevo operador dentro del reparto de lo 

sensible. Lo creativo, entonces, ya no depende de un sujeto singular que reclama propie-

dad absoluta, sino de la tensión entre dispositivos, contextos y miradas que dan sentido 

a lo producido. Así, la pregunta ya no sería solo “¿quién crea?”, sino también “¿quién per-

cibe como creación lo que aparece?”. 

En este marco, la creatividad puede entenderse como un significante vacío: todos 

invocan el término, pero su definición fluctúa entre concepción, ejecución, innovación 

técnica, originalidad estética o disrupción social. Si no todos los humanos somos creativos 

de manera permanente, ¿puede la IA reclamar para sí un estatuto de creadora. Lo que sí 

podemos advertir es que lo creativo emerge en la relación: entre idea y realización, entre 

sujeto y máquina, entre percepción y contexto. La IA no anula este juego, sino que lo com-

plejiza, multiplicando los lugares donde puede aparecer lo creativo. 

Por ello, sostener que la IA pone fin a la creatividad resulta una afirmación precipi-

tada. Más bien, su irrupción nos obliga a repensar qué entendemos por creatividad, cómo 

la distribuimos y a quién otorgamos la autoría de una obra. Si ayer la disputa entre Catte-

lan y Druet planteaba la tensión entre idea y ejecución, hoy la IA reactualiza el dilema bajo 

una forma radical: ¿somos los humanos aún los dueños de lo que se crea, o asistimos a un 

escenario donde la creatividad ya no pertenece a nadie en particular? Tal vez, más que un 

duelo entre sujeto y máquina, la creatividad deba pensarse como un espacio compartido, 

abierto, que se reconfigura en la era digital. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es


  ISSN: 1851-7129 
CC BY-NC-ND 4.0 

Artículo original 

56 
Estudios de Epistemología Vol. 22 (2025) pp. 52 – 61 

 

3. Originalidad 

La pregunta por la originalidad es tan antigua como esquiva: ¿soy original? ¿qué 

significa realmente serlo? ¿acaso todo lo que hacemos, pensamos o decimos no proviene 

de otros, de lo ya dicho, de lo ya pensado? En un mundo donde la creatividad es conside-

rada un valor supremo, la originalidad parece erigirse como su núcleo más preciado. Sin 

embargo, al indagar en ella descubrimos que se trata de un concepto frágil, quizás iluso-

rio, otro posible significante vacío. La tradición judía ya lo había advertido con crudeza 

en el Eclesiastés: “nada nuevo hay bajo el sol”. Esa sentencia atraviesa los siglos y hoy se 

reactualiza con la llegada de la IA, que nos obliga a interrogar si lo que produce es verda-

deramente nuevo o si no hace más que reorganizar lo existente. 

Daniel Innerarity (2021), problematiza precisamente la ilusión de novedad que 

suele asociarse al conocimiento. Según él, la mayor parte de lo que llamamos saber es 

menos original de lo que creemos: constantemente repetimos, redescubrimos y olvida-

mos. Los avances se apoyan sobre capas de tradición y olvido, y lo que aparece como 

nuevo suele ser, en el fondo, una recombinación de elementos ya presentes. Bajo esta 

mirada, la originalidad deja de ser un rasgo absoluto y pasa a entenderse como una cons-

trucción relacional y contextual: algo es original solo en tanto se presenta como novedoso 

frente a un horizonte previo, aunque en realidad no lo sea en un sentido radical. 

Hans-Georg Gadamer (1975) refuerza esta perspectiva al recordar que todo acto de 

comprensión se enraíza en la tradición: no hay interpretación ni creación que nazca de la 

nada, porque siempre estamos situados en un horizonte de sentido heredado. La origina-

lidad, para Gadamer, no consiste en romper con la tradición, sino en dialogar con ella, 

renovarla y resignificarla. Lo nuevo, por tanto, nunca es un comienzo absoluto, sino el 

fruto de un entrelazamiento con lo ya dicho. Esta visión resuena con la forma en que la IA 

opera: no inventa desde cero, sino que trabaja sobre un trasfondo de datos, tradiciones y 

legados culturales que reorganiza bajo nuevas formas. 

Aquí podemos traer también a Gilles Deleuze (2002) subraya que lo verdadera-

mente original no es la mera repetición ni la pura creación ex nihilo, sino la diferencia que 

emerge dentro de lo repetido. Para Deleuze, la originalidad radica en la capacidad de in-

troducir variaciones significativas en lo que retorna, en lo que se reitera. Así, lo nuevo 

aparece como un pliegue en la repetición, no como un corte absoluto. Desde esta pers-

pectiva, la IA podría considerarse un dispositivo deleuziano: repite, combina y varía, pro-

duciendo diferencias que, en determinados contextos, podrían ser percibidas como origi-

nalidad (Deleuze 2002). 

Esto lo plantea la película Yesterday, ilustra este fenómeno con gran claridad. El 

protagonista no compone canciones nuevas, sino que interpreta aquellas que la humani-

dad ha olvidado. Su fama se debe a un borramiento colectivo que le permite presentarse 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es


  ISSN: 1851-7129 
CC BY-NC-ND 4.0 

Artículo original 

57 
Estudios de Epistemología Vol. 22 (2025) pp. 52 – 61 

 

como un genio. Aquí se desnuda la fragilidad de la originalidad: la misma canción, en un 

contexto de olvido, se convierte en algo absolutamente nuevo. Lo original, entonces, no 

depende tanto del acto creador como de las condiciones de recepción y memoria. La IA 

funciona de manera análoga: toma lo que existe, lo reorganiza, lo reformula, y en ese gesto 

puede producir un efecto de originalidad semejante al que experimenta el público de Yes-

terday. 

Esto nos obliga a repensar el estatuto de la originalidad. Si lo original nunca ha sido 

un punto de partida absoluto, sino un efecto de relación con lo previo, ¿por qué negar a 

la IA la posibilidad de participar en este proceso? Decir que: “la IA no hace nada original”, 

equivale a sostener que la humanidad siempre lo ha hecho, lo cual no resiste un análisis 

profundo. Tanto en el arte como en la ciencia, la creatividad surge de un tejido colectivo, 

histórico y cultural donde nadie parte de cero. La IA, al recombinar datos y patrones, re-

produce esta misma lógica. La originalidad, en definitiva, podría comprenderse mejor 

como una experiencia de novedad que como una propiedad ontológica. Por ende, puedo 

preguntarme ¿es original lo que estoy escribiendo? 

4. Creación sin sujeto 

Søren Kierkegaard sostuvo que “la verdad es la subjetividad” (1987), con lo cual 

subrayaba que toda verdad, y, por extensión, toda creación, solo puede existir encarnada 

en la vida concreta de un individuo. Para el pensador danés, no hay conocimiento genuino 

que no pase por la interioridad, por la apropiación existencial de lo pensado. Crear es, en 

este sentido, un acto inseparable de la angustia, la libertad y la posibilidad que atraviesan 

al sujeto singular. Bajo este horizonte, pensar en una “creación sin sujeto” parecería un 

sinsentido: ¿cómo podría existir algo verdaderamente nuevo si no está habitado por la 

interioridad de alguien que lo asume como propio? 

Sin embargo, la era digital introduce una fisura en esta certeza. Como señala Byung-

Chul Han (2017), asistimos a un proceso de desubjetivación, donde la producción de in-

formación y saber ya no depende de la experiencia interior, sino de sistemas algorítmicos 

que generan resultados de manera automática. La creatividad deja de estar vinculada a 

un yo singular y se despliega como flujo impersonal de datos. Aquí surge la paradoja: lo 

que para Kierkegaard era inseparable del sujeto, para nuestra época parece cada vez más 

independiente de él. La pregunta, entonces, no es simplemente si la IA crea, sino si pode-

mos seguir llamando “creación” a un proceso que prescinde de la subjetividad. 

Esta tensión se matiza cuando pensamos con Yuk Hui y su concepto de cosmotéc-

nica. Para Hui (2020), la técnica nunca es neutral: siempre se inscribe en un horizonte 

cultural y civilizatorio. Incluso la IA, al producir “sin sujeto”, lo hace en continuidad con 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es


  ISSN: 1851-7129 
CC BY-NC-ND 4.0 

Artículo original 

58 
Estudios de Epistemología Vol. 22 (2025) pp. 52 – 61 

 

tradiciones humanas que le confieren sentido. No es un agente aislado, sino una cristali-

zación técnica de nuestras historias y modos de pensar. Desde esta óptica, lo que parece 

una producción sin interioridad sigue estando atravesado por la subjetividad colectiva de 

quienes programan, interpretan y utilizan estas tecnologías. La creación “sin sujeto” es, 

en realidad, una creación donde lo subjetivo y lo técnico se entrelazan de formas inéditas. 

Martin Heidegger (1994) ayuda a profundizar este desplazamiento al mostrar que 

la técnica moderna no solo fabrica objetos, sino que abre un modo de desocultar el 

mundo: el Gestell, o “enmarcamiento”, que convierte lo real en recurso disponible. Si apli-

camos esta visión a la IA, lo que emerge no es tanto una obra con o sin sujeto, sino un 

nuevo modo de revelar lo existente. La creación se vuelve un acontecimiento de mundo, 

más que un acto personal. Así, mientras Kierkegaard reclama el peso de la subjetividad, 

Heidegger nos invita a pensar que la esencia de la técnica, y de la IA como su figura con-

temporánea, reconfigura la pregunta misma sobre la autoría. 

De este modo, lo que parecía una oposición tajante empieza a revelarse como un 

campo de tensión fecundo. Kierkegaard nos recuerda que sin subjetividad la creación 

pierde su dimensión existencial, se vuelve fría e impersonal. Pero Han (2017) muestra 

que en la era digital la creación se ha desplazado hacia lógicas impersonales de datos y 

técnicas de enmarcamiento. Hui (2020), por su parte, señala que estas producciones 

nunca están del todo desvinculadas de lo humano, pues siempre responden a cosmovi-

siones que les dan forma. 

Aquí resulta iluminador recuperar al hereje Averroes (1953), quien en plena Edad 

Media defendió la idea de un intelecto único en el que todos participamos, pero que no 

pertenece a nadie en particular. Usó la metáfora del mar: todos podemos sumergirnos en 

él de distintas maneras, pero nadie puede ser su dueño. Esta tesis fue considerada heré-

tica porque negaba la apropiación individual de la inteligencia y de la verdad. Sin em-

bargo, hoy puede servirnos como clave interpretativa: la IA puede pensarse como una 

nueva forma de ese mar común, un espacio de producción de saber y creatividad al que 

todos accedemos, pero del que nadie es propietario absoluto (Averroes 1953). La crea-

ción sin sujeto, bajo esta luz, ya no es la desaparición de lo humano, sino la participación 

en un océano compartido de sentido. 

En última instancia, hablar de “creación sin sujeto” no es tanto negar al sujeto como 

constatar que ya no ocupa el centro exclusivo del proceso creativo. La IA nos confronta 

con un nuevo paisaje donde lo humano, lo técnico y lo cultural se entrelazan en modos 

híbridos de producción. El desafío consiste en no abandonar la exigencia kierkegaardiana 

de subjetividad, pues sin ella la creación pierde arraigo vital, pero tampoco ignorar que 

la técnica y el intelecto compartido, como ya vislumbró Averroes, abren posibilidades 

inéditas de pensar la creatividad como un bien común, semejante a un mar donde todos 

navegamos sin ser dueños. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es


  ISSN: 1851-7129 
CC BY-NC-ND 4.0 

Artículo original 

59 
Estudios de Epistemología Vol. 22 (2025) pp. 52 – 61 

 

5. Conclusión  

La discusión sobre la creación sin sujeto no puede cerrarse sin volver al horizonte 

que nos abrió la película Yesterday. En ella, un mundo que ha olvidado a los Beatles revela 

que lo original siempre está en riesgo de desaparecer, de ser disuelto en el olvido. Sin 

embargo, al mismo tiempo, muestra que lo original nunca pertenece del todo a un indivi-

duo: lo que reconocemos como propio es, en realidad, fruto de un entramado compartido 

de memorias, resonancias y deseos colectivos. La IA, al igual que la amnesia global de la 

película, nos recuerda que el sujeto no es el único guardián del saber ni de la creación. 

La metáfora de Averroes, el mar como intelecto universal, nos ofrece un lenguaje 

poderoso para pensar este presente. Si el conocimiento y la creatividad son como un 

océano, entonces cada uno de nosotros participa de él con su estilo particular, pero sin 

posibilidad de apropiación. No hay dueño del mar, solo navegantes, buzos, pescadores, 

náufragos y poetas que lo interpretan de modos diversos. Así, lo que llamamos creativi-

dad y originalidad no es más que la relación singular de cada sujeto con un fondo común 

que siempre nos excede. La IA puede ser vista como una nueva orilla de ese mar, donde 

los oleajes de datos y algoritmos se entrecruzan con nuestra experiencia vital. 

En este sentido, matizar el riesgo de entender la IA únicamente en términos de au-

tomatización. Se propone que la cuestión central no es solo lo que la máquina sustituye, 

sino lo que potencia: la posibilidad de abrir umbrales de sentido que el individuo aislado 

difícilmente alcanzaría. La IA puede convertirse, entonces, en un amplificador del mar 

común del intelecto, una fuerza que no borra la subjetividad, sino que la desafía a salir de 

la repetición y a explorar horizontes más vastos. 

No obstante, Kierkegaard nos advierte que sin subjetividad no hay verdadera exis-

tencia. El mar puede ser común, pero solo se convierte en creación cuando alguien se 

atreve a lanzarse a nadar. Si el individuo abdica de su libertad y se deja arrastrar pasiva-

mente por las olas de la técnica, la creación se diluye en mera reproducción. La exigencia, 

entonces, no es renunciar al sujeto, sino reconfigurarlo: un sujeto que ya no es el centro 

soberano de la creatividad, pero que tampoco desaparece, pues es quien decide cómo ha-

bitar y transformar ese océano compartido. 

Así, lo que está en juego no es la muerte de la creatividad, sino su metamorfosis. La 

originalidad no es ya el mito del genio solitario, sino el resultado de un diálogo entre me-

moria y olvido, entre tradición y novedad, entre lo humano y lo artificial. Lo verdadera-

mente original no radica en producir algo absolutamente inédito —pues como nos re-

cuerda el Eclesiastés, “nada nuevo hay bajo el sol”—, sino en la capacidad de relacionar-

nos con el mar del intelecto de un modo singular, abierto y arriesgado. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es


  ISSN: 1851-7129 
CC BY-NC-ND 4.0 

Artículo original 

60 
Estudios de Epistemología Vol. 22 (2025) pp. 52 – 61 

 

Podemos cerrar, entonces, con una imagen poética: la creatividad como viaje marí-

timo. Cada ola trae ecos de lo que otros ya han cantado, pero también invita a escuchar 

un rumor distinto. La inteligencia artificial no es el fin del viaje, sino un viento inesperado 

que infla las velas y nos empuja hacia rumbos desconocidos. No se trata de decidir si so-

mos o no originales, sino de aceptar que navegamos juntos en un océano sin dueño, donde 

cada gesto creativo es una forma de dejar huella en la arena antes de que la marea vuelva 

a borrarla. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es


  ISSN: 1851-7129 
CC BY-NC-ND 4.0 

Artículo original 

61 
Estudios de Epistemología Vol. 22 (2025) pp. 52 – 61 

 

6. Referencias 

Averroes. 1953. Gran comentario a la Metafísica de Aristóteles. Madrid: Gredos. 

Deleuze, Gilles. 2002. Diferencia y repetición. Traducido por Miguel Morey. Madrid: Edi-

ciones Júcar. 

Foucault, Michel. 1966. Las palabras y las cosas: Una arqueología de las ciencias humanas. 

París: Gallimard. 

Gabriel, Markus. 2021. El poder del arte: Por qué el arte es indispensable para la filosofía y 

la ciencia. Barcelona: Pasado & Presente. 

Gadamer, Hans-Georg. 1975. Verdad y método I. Traducido por A. Agud. Salamanca: Sí-

gueme. 

Han, Byung-Chul. 2017. Psicopolítica: Neoliberalismo y nuevas técnicas de poder. Barce-

lona: Herder. 

Heidegger, Martin. 1994. “La pregunta por la técnica.” En Conferencias y artículos, tradu-

cido por Eustaquio Barjau. Barcelona: Serbal. 

Hui, Yuk. 2020. La cuestión de la tecnología en China: Ensayo sobre la cosmotécnica. Bue-

nos Aires: Caja Negra. 

Innerarity, Daniel. 2020. La sociedad del desconocimiento. Barcelona: Galaxia Gutenberg. 

Kierkegaard, Søren. 1987. Postscriptum no científico y definitivo a las migajas filosóficas. 

Traducido por D. García Bacca. México: Fondo de Cultura Económica. 

Rancière, Jacques. 2009. El reparto de lo sensible: Estética y política. Buenos Aires: Prome-

teo Libros. 

Sadin, Éric. 2018. La inteligencia artificial o el desafío del siglo: Anatomía de un antihuma-

nismo radical. Buenos Aires: Caja Negra. 

Yesterday. 2019. Yesterday [Película]. Dirigida por Danny Boyle. Universal Pictures. 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es

